







# التربية الإسلامية والتالية العف التاسي

الناشر وزارة التربية والتعليم إدارة المناهج والكتب المدرسية

يسر إدارة المناهج والكتب المدرسية استقبال آرائكم وملاحظاتكم على هذا الكتاب على العناوين الأتية: هاتف: ٨ - ٥ / ٤٦١٧٣٠٤ فاكس: ٤١٣٧٥٦٩ ص. ب: ( ١٩٣٠ ) الرمز البريدي : ١١١١٨ أو بوساطة البريد الإلكتروني: Humanities.Division@moe.gov.jo قرّرت وزارة التربية والتعليم تدريس هذا الكتاب في مدارس المملكة الأردنية الهاشمية جميعها، بناءً على قرّار مجلس التربية والتعليم رقم (7.15/1.77)، تاريخ (7.15/2.77). وقرر المجلس الموافقة على الملاحظات المدخلة على هذا الكتاب في قراره رقم (7.17/7.74) تاريخ (7.17/7.74) بدءًا من العام الدراسي (7.17/7.74) استنادًا إلى قرار مجلس التربية والتعليم رقم (7.17/74).

## الحقوق جميعها محفوظة لوزارة التربية والتعليم عمان – الأردن /ص.ب (١٩٣٠)

رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية (2015/5/2055)

ISBN: 978-9957-84-614-5

#### مستشار فرق التأليف: أ.د. محمود على السرطاوي

#### أشرف على تأليفه كل من:

أ.د. أحمد محمد هليل (رئيسًا)

أ.د محمد أحمد الخطيب أ.د. كايد يوسف قرعوش أ.د. "محمد أمين" حامد القضاة د. عــــدالله عـلـي الـصــيفي

د. جهاد محمد النصيرات د. سمر محمد أبو يحيى (مقررًا)

وقام بتأليف هذا الكتاب كل من:

د. فايزة إبراهيم السُّكُر د. محمد صدقي مغاربة

د. كفاح عبدالقادر الصُّوريّ د. لطفيّة محمود الشَّعطّي

#### لجنة المراجعة

أ.د. محمود على السرطاوي د. هايل عبدالحفيظ داود د. سليمان محمد الدقور

#### التحرير العلمي: د. سمر محمد أبويحيي

التصميم: عائد فواد سمّور السرسم: خلدون منير أبو طالب التحرير اللغوي: ميساء عمر الساريسي التصويسر: أديب أحمد عطوان التحرير الفني: عائد فواد سمّور الإنستاج: سليمان أحمد الخلايلة

دقــق الطباعـة: د. محمد عبد الله الطلافحة راجعها: د. سمر محمـد أبو يحيي

7 · 1 V / ω 1 έ Ψ Λ 7 · 1 · 7 - P 1 · 7 م الطبعة الثانية أعيدت طباعته

## قائمةُ المحتوياتِ

| الصفحة | الموضوعُ                                                                 | الدرسُ               |
|--------|--------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| o      | أسبابُ نزولِ القرآنِ الكريمِ                                             | الـــــدرسُ الأولُ:  |
| ١.     | سورةُ الحجراتِ الآياتُ الكريمةُ (١-٥) أدبُ الخطابِ<br>معَ الرسولِ عَلِيْ |                      |
| ١٤     | حديثٌ نبويٌّ شريفٌ: مواسمُ الخيرِ                                        | الدرسُ الثالثُ:      |
| ۲.     | التلاوةُ والتجويدُ: حالاتُ تفخيمِ الرَّاءِ                               | السدرسُ السرابسعُ:   |
| ۲ ٤    | منْ أعلامِ آلِ البيتِ                                                    | الدرسُ الخامسُ:      |
| 7.7    | التو بةُ                                                                 | الدرس السادس:        |
| 44     | التلاوةُ والتجويدُ: حالاتٌ تفخيمُ الراءِ فيها، أَوْلي منْ ترقيقِها       | الدرس السابع :       |
| **     | حديثٌ نبويٌّ شريفٌ: مخالفاتٌ يتهاونُ فيها كثيرٌ منَ الناسِ               | الدرس الشامن :       |
| ٤١     | سورةُ الحجراتِ الآياتُ الكريمةُ (٦-١٠) أُخوَّةُ الإيمانِ                 | الدرسُ التاسعُ:      |
| ٤٦     | القرضُ                                                                   | الدرسُ العساشرُ:     |
| ٥١     | التلاوةُ والتجويدُ: حالاتُ ترقيقِ الرَّاءِ                               | الدرسُ الحادي عشرَ:  |
| ٥٦     | صلحُ الحديبيةِ (دروسٌ وعبرٌ)                                             | الدرسُ الثاني عشـرَ: |
| ٦١     | فتحُ خيبرَ (دروسٌ وعبرٌ)                                                 | الدرسُ الثالثَ عشرَ: |
| 70     | التلاوةُ والتجويدُ: حالاتٌ ترقيقُ الرَّاءِ فيها، أَوْلي منْ تفخِيمها     | الدرسُ الرابعَ عشرَ: |
| ٦٩     | حديثٌ نبويٌّ شريفٌ: آدابُ الطريقِ                                        | الدرسُ الخامسَ عشرَ: |
| ٧٥     | اهتمامُ الإسلامِ بالبيئةِ                                                | الدرسُ السادسَ عشرَ: |

| لصفحة | الدرسُ الموضوعُ ا                                                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٢    | الدرسُ السابعَ عشر : سورةُ الحجراتِ الآياتُ الكريمةُ (١١-١٣) المحافظةُ               |
|       | على حرماتِ المسلمينَ                                                                 |
| ٨٧    | الدرسُ الثامــنَ عشــرَ : الكبائرُ                                                   |
| 9 7   | الدرسُ التاسعَ عشرَ : التلاوةُ والتجويدُ: تطبيقاتٌ على أحكامِ الرَّاءِ (١)           |
| 90    | السدرسُ العشــــــرونَ : نبيُّ اللهِ يونسُ العَلْيِكُلِ (ذو النَّونِ)                |
| 99    | الدرسُ الحادي والعشرونَ: الإجارةُ                                                    |
| ١.٣   | الدرسُ الثانبي والعشرونَ: التلاوةُ والتجويدُ: تطبيقاتٌ عَلى أحكامِ الرَّاءِ (٢)      |
| ١٠٦   | الدرسُ الثالثُ والعشرونَ: حديثٌ نبويٌّ شريفٌ: السُّنَّةُ الحسنةُ والسُّنَّةُ السيئةُ |
| ١١.   | الدرسُ الرابـــعُ والعشــرونَ: الوديعةُ                                              |
| ١١٣   | الدرسُ الخامسُ والعشرونَ: سورةُ الحجراتِ الآياتُ الكريمةُ (١٤-١٨) الإيمانُ           |
|       | الصادقُ                                                                              |
| ١١٨   | الدرسُ السادسُ والعشرونَ: حديثُ نبويٌّ شريفٌ: المسؤوليةُ الاجتماعيةُ                 |
| 177   | الدرسُ السابعُ والعشرونَ: التلاوةُ والتجويدُ تطبيقاتٌ عَلى أحكامِ الرَّاءِ (٣)       |
| 170   | الدرسُ الثامــنُ والعشـرونَ: الوِكالةُ                                               |
| 179   | الدرسُ التاســعُ والعشرونَ: الحِلمُ                                                  |
|       |                                                                                      |

## أسبابُ نزولِ القرآنِ الكريم

أَنزلَ اللهُ تعالى القرآنَ الكريمَ هدايةً للناسِ ورحمةً للعالمينَ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَنُكَزِّلُ مِنَ اللهُ تعالى اللهُ القرآنُ القرآنُ القرآنُ مُفرَّقًا في ثلاثٍ وعشرينَ سنةً، فمنهُ ما نزلَ منْ غيرِ سَببٍ معينٍ، ومنهُ ما نزلَ بسببٍ معينٍ، وهذا يسمى سببَ النزولِ.

# أُولًا تعريفُ سببِ النُّزولِ ﴿ ﴿ إِلَّهُ إِلٰهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

يُعرفُ سببُ النزولِ بأنَّهُ الأمرُ الذي نزلَ قرآنٌ بشأنِهِ وقتَ وقوعِهِ كوقوعِ حادثةٍ، أوْ توجيهِ سؤالِ إلى النَّبِيِّ عَلِيْ، فينزلُ الوحيُ ببيانِ يتَّصلُ بذلكَ السبب.

ولا تُعدُّ قصصُ الأنبياءِ والأممِ السابقةِ منْ أسبابِ النزولِ؛ لأنَّها حدثتْ قبلَ بعثةِ النَّبيِّ ﷺ ونزولِ الوحي عليْهِ.

#### فکر

لماذا لا تُعدُّ قِصَّةُ أصحابِ الفيلِ الَّتي حصلَتْ في العامِ الذي وُلِدَ فيهِ النَّبيُّ ﷺ سببًا لنزولِ سورةِ الفيلِ؟

وهذهِ بعضُ الأمثلةِ على أسباب النزولِ:

١ - ورد في سبب نزولِ قولِ اللهِ تَعالى: ﴿تَبَتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَ ۞ مَا أَغُنَى عَنْ مُ مَا اللهِ وَمَا الله وَمَا الله وَاهُ ابنُ عباسٍ هَا قَالُ: لَمَا أُمِرَ رسولُ الله وَلَيْ بتبليغِ التبليغِ الله وَمَا الله وَاهُ ابنُ عباسٍ هَا اللهِ وَمَا الله وَاهُ ابنُ عباسٍ هَا الله وَاهُ اللهُ وَاللهُ وَاهُ اللهُ وَاهُ اللهُ وَاهُ اللهُ وَاللهُ وَاهُ اللهُ وَاهُ اللهُ وَاهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاهُ اللهُ وَاهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

قَالُوا: مُحَمَّدُ، فَاجْتَمَعُوا إِلَيْهِ، فَقَالَ: «يَا بَنِي فُلانِ، يَا بَنِي فُلانِ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافِ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافِ، يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ»، فَاجْتَمَعُوا إِلَيْهِ، فَقَالَ: «أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلاً تَخْرُجُ بِسَفْحِ هَذَا لِنَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ»، فَاجْتَمَعُوا إِلَيْهِ، فَقَالَ: «أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلاً تَخْرُجُ بِسَفْحِ هَذَا الْجَبَلِ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟» قَالُوا: مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ كَذِبًا، قَالَ: «فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ الْجَبَلِ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟» قَالُوا: مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ كَذِبًا، قَالَ: «فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ»، فَقَالَ أَبُو لَهَبٍ: تَبًّا لَكَ أَمَا جَمَعْتَنَا إِلاَّ لِهَذَا؟ فَنَزَلَتْ الآيةُ (١)، فكانتْ هذهِ الحادثةُ سببًا لِنزُولِ سورةِ المسدِ.

٢ - ورد في سبب نُزولِ قولِ اللهِ تَعالى: ﴿ وَيَسَّعُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوجَ قَلَ اللهِ بنُ مسعودٍ ﴿ مَنَ الْمَهُ وَ الْإسراءِ، الآيةُ هَمَ)، ما رواهُ عبدُ اللهِ بنُ مسعودٍ ﴿ مَنَ الْمَهُ وَ الرَّوجِ. فَلَا أَنَا وَمُ الْمَهُ مِنَ الْمَهُ وِدِ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: سَلُوهُ عَنِ الرُّوجِ. فَسَألُوهُ مَنَ الْمَهُ وِدِ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: سَلُوهُ عَنِ الرُّوجِ. فَسَألُوهُ عَنْهُمْ أَنَا وَ عَنْهَا، قَالَ: فَسَكَ النَّبِي عَلَى إِنْ فَلَمْ يَرُدَّ عَلَيْهِ شَيْئًا (٢)، ثمَّ نزلَتِ الآيةُ تُجيبُ عَنِ السُّؤالِ الَّذِي عَنْهَا، قَالَ: فَسَكَ النَّبِي عَلَى السُّؤالِ الَّذِي وَجَهُ إلى النَّبِي عَلَى السُّؤالِ اللَّذِي اللهُ وَاللهِ اللَّذِي اللهُ وَالْمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ

# ثانيًا الطَّريقُ إلى معرفةِ أَسبابِ النُّزولِ ﴿ إِنَّ إِنَّهِ إِنَّ اللَّهُ وَلِ ﴿ إِنَّ إِنَّهُ الْ

تنحصرُ معرفةُ أسبابِ النُّزولِ في الرِّوايةِ الصَّحيحةِ الواردةِ عنِ الصَّحابةِ ﴿ وليسَ للاجتهادِ أَوِ الرَّأْيِ مجالٌ فيها؛ لأَنَّ الصَّحابةَ ﴿ عاصرُوا نُزولَ القرآنِ الكريمِ، وعاشُوا أحداثَ السِّيرةِ النَّبويَّةِ، فكانتْ الحوادثُ تقعُ والآياتُ تنزِلُ، فيعرفُونَ المقصودَ منها، ولِماذا نَزلَتْ، وفي مَنْ أُنزلَتْ.

## ثالثًا أهميّةُ معرفةِ أَسبابِ النُّزولِ ﴿ ﴿ إِنَّ إِنَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ وَلِ

إِنَّ معرفةَ سببِ نزولِ الآيةِ القرآنيةِ، لهُ أهميّةٌ كبيرةٌ؛ فهوَ يؤدّي إلى:

فَهْمِ الآيةِ فَهْمَا سَلِيمًا، وإزالةِ الإِشكالِ الَّذي يحصلُ في فَهْمِها عندَ الْوُقوفِ عَلَى ظاهرِها، وَمِنْ أَمثلةِ ذَلكَ ما رَواهُ عُرْوَةُ بنُ الزُّبَيْرِ فَا قَالَ: سَأَلْتُ عَائِشَةَ وَاللَّهُمَا، فَقُلْتُ لَهَا:

<sup>(</sup>١) متفقُّ عليهِ.

<sup>(</sup>٢) متفقٌ عليه.

أَرَأَيْتِ قَوْلَ اللهِ تَعَالَى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِ وِٱللَّهِ فَمَنَ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُو ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِمِمَا ﴾ (سورة البُقرة، الآية ١٥٨)، فما عَلَى أَحَدٍ جُنَاحُ أَنْ لَا يَطُوف بِهِمَا. إنَّما بِهِما (١)، قَالَتْ عَائِشِهُ أَلَا يَتَطَوَّفَ بِهِمَا. إنَّما بَهِما (١)، قَالَتْ عَائِشِهُ أَلَا يَتَطَوَّفَ بِهِمَا. إنَّما بُهِما أَنْ يُسْلِمُوا يُهِلُّونَ بِينَ الصَّنَمِ (أُسافٍ) الَّذِي عَلَى الصَّفَا وَالصَّنَمِ (أُسافٍ) اللَّذِي عَلَى الصَّفَا وَالصَّنَمِ (أُسافٍ) اللهِ عَلَى المروةِ، الَّتِي كَانُوا يَعْبُدُونَهَا، فَلَمَّا أَسْلَمُوا سَأَلُوا رَسُولَ اللهِ عَلَى المروةِ، الَّتِي كَانُوا يَعْبُدُونَهَا، فَلَمَّا أَسْلَمُوا سَأَلُوا رَسُولَ اللهِ عَلَى المروةِ أَنْ نَطُوفَ بَيْنَ الصَّفَا وَالمَرْوَةِ مَمَّا يُذَكِّرُنا بعبادةِ ذَلِكَ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا كُنَّا نَتَحَرَّ جُ أَنْ نَطُوفَ بَيْنَ الصَّفَا وَالمَرْوَةِ مَمَّا يُذَكِّرُنا بعبادةِ الأَصْنَام، فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى الآية الكريمة (٢).

#### فكُرْ

ماذا تستفيدُ مِن قَوْلِ الصَّحابةِ فَيُهُمَّ: إِنَّا كُنَّا نَتَحَرَّ جُ أَنْ نَطُوفَ بَيْنَ الصَّفَا وَالمَرْوَةِ مِمَّا يُذكِّرُنا بِعِبادةِ الأَصْنَام؟

<sup>(</sup>١) أي لا إنْمَ عليهِ إنْ لمْ يطُفْ بالصفا والمروةِ، معَ العلم بأنَّ السعيَ بينَ الصفا والمروةِ واجبٌ.

<sup>(</sup>٢) متفقٌ عليهِ.

<sup>(</sup>٣) صَحيحُ البخاريِّ.

استنتخ

عَنْ أَبِي هُرِيرةَ ﴿ قَالَ: لَمَّا نَزَلَ قُولُ اللهِ تَعالى: ﴿ وَإِن تُبُدُواْ مَا فِ ۖ أَنفُسِكُمْ أَوَّا فَعُوهُ عَنْ أَبَوْا مَعُنَا مِنَ الْأَعْمَالِ مَا نُطِيقُ: الصَّلاةَ والصِّيامَ والبِجهادَ والصَّدقة، وقَدْ رَسُولَ الله ﷺ فَقَالُوا: كُلِّفْنَا مِنَ الأَعْمَالِ مَا نُطِيقُ: الصَّلاةَ والصِّيامَ والبِجهادَ والصَّدقة، وقَدْ أَنزلَ اللهُ عليكَ هذِهِ الآيةَ الكريمة ولا نُطيقها، فقالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: أَتُريدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ اللهُ عَلَيكَ هذِهِ الآيةَ الكريمة ولا نُطيقها، فقالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: أَتُريدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ اللهُ عَلَيكَ هُلَاكُمْ: سِمعْنا وعصَيْنا، ولكنْ قُولُوا: ﴿ سَمِعَنَا وَأَطَعَنَا عُلُوا كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى الْفُومَ وَلَوا: ﴿ سَمِعَنَا وَأَطَعَنَا عُلُولُ اللهُ تَعالَى الْفُرَجَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ تَعالَى الْفُرَجَ وَالرَّاحة بقولَه تَعالَى: ﴿ لَا يُكَلِّقُ اللهُ اللهُ

#### القيمُ المستفادةُ منَ الدرس

١ – أعتزُّ بالقرآنِ الكريم.

٢ – أَحرصُ علَى معرفةِ أَسبابِ النُّزولِ الصَّحيحةِ الثَّابتةِ
 عنِ الصَّحابةِ على لفهم الآياتِ الْقُرآنيَّةِ الكريمةِ.

٣ - أَحرصُ علَى سُوالِ العُلمَاءِ عنْ مَعْنَى آياتِ القرآنِ الكريم.

## <u>معلومةُ إثرائيةُ</u>

مِنَ الْمُولَّفَاتِ الَّتِي أفردتْ أَسبابَ النَّزولِ النَّزولِ بالتَّصنيفِ: أَسبابُ النَّزولِ لأبي الْحَسنِ الواحديِّ، ولُبابُ النُّقولِ في أَسبابِ النُّزولِ لِجَلالِ النُّقولِ في أَسبابِ النُّزولِ لِجَلالِ النَّين السُّيوطيِّ.

#### نشاطُ بيتيُّ

ابحثْ في سَبَبِ نُزولِ قَولِهِ تَعالى: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائَىءٍ إِنِّي فَاعِلُّ ذَلِكَ غَدًا ۞ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ وَٱذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلُ عَسَى ٓأَن يَهْدِينِ رَبِّي لِإِ قُرْبَ مِنْ هَـــٰذَا رَشَـدًا الآيتانِ ٢٣-٢٤)، واعرضْهُ عَلى زملائِكَ فِي الصَّفِّ.

<sup>(</sup>١) صَحيحُ مسلمٍ.

#### الأسئلةُ

- ١ بَيِّنْ مفهومَ سَببِ النُّزولِ.
- ٢ هاتِ مثالاً لحادثة وقعتْ فَنَزَلَ الْقُرآنُ الْكريمُ لِبَيانِ الْحُكْم فيها.
  - ٣ اذكُرْ فائدةَ معرفةِ أَسبابِ النُّزولِ.
- ٤ ضعْ إِشارةً (٧) أمامَ العِبارةِ الصَّحيحةِ، وإشارةَ (١) أمامَ العِبارةِ الخَطأ:
  - أ ( ) تُعَدُّ قَصصُ الأَنبياءِ عَلَيْتُكُ مِن أَسبابِ النُّزولِ.
    - ب ( ) كلُّ آيةٍ في القرآنِ الْكريم لهَا سببُ نُزولٍ.
- ج ( ) الطَّريقُ إلى معرفةِ أُسبابِ النُّزولِ هيَ الرِّوايةُ الثَّابتةُ عَنِ الصَّحابةِ عَلَيْ.
  - د ( ) كتابُ السُّيوطيِّ « لُبابُ النُّقولِ» وردَ فِيهِ أَسبابُ النُّزُولِ.



# سورةُ الحجراتِ الآياتُ الكريمةُ (١-٥) أدبُ الخطابِ معَ الرَّسولِ ﷺ

#### بينَ يدي السورةِ

سُورةُ الحُجراتِ سُورةٌ مدنيَّةُ، عددُ آياتِها ثَماني عَشْرَةَ آيةً، ويُطْلقُ عليهَا اسُم «سُورةِ الأَخلاقِ» لاشتمالِها على العديدِ منَ الآدابِ الحَميدةِ الَّتي تَدورُ حَولَ الْمَحاور الآتيةِ:

- ١ تَوقيرُ النَّبيِّ ﷺ ، وحُسْنُ الْخِطَابِ معهُ.
- ٢ المحافظةُ على وَحْدَةِ المُجتمع، والإصلاحُ بينَ أفرادهِ.
  - ٣ التَّحذيرُ من الاعتداءِ علَى حُرُمَاتِ النَّاسِ.
    - ٤ بيانُ حقيقةِ الإيمانِ الصَّادقِ.
- ٥- وحدةُ النَّاسِ جميعًا في الأصل والمنشأ (أبُّ واحدٌ، وأمٌّ واحدةٌ).
- ٦- ميزانُ التفاضل بينَ الناس هو تُقوى اللهِ سبحانهُ وتَعالى، والعملُ الصالحُ.

## بِسْ مِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيبِ مِ

يَنَا أَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَيُ اللَّهِ وَرَسُولِمِّ وَالْقَوْا اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ اَصُواتَكُمُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ اَصُواتَكُمُ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ بِالْقَوْلِ كَجْهَرِ بَعْضِكُمُ لَا تَشْعُرُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الل

#### المفرداتُ والتراكيبُ

لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ : لا تقدِّموا أمرًا يُخالفُ ما أمرَكُم بِهِ اللهُ تعالى ورَسولُهُ.

تَحْبَلُ أَعْمَالُكُمْ : تبطلَ أعمالُكُمْ.

يَغُضُّونَ : يُخفضُونَ .

ٱلْحُجُرَاتِ : بُيوتُ زُوجَاتِ النَّبِيِّ ﷺ.

#### تفسيرُ الآيات الكريمة

أُرسلَ اللهُ تَعالَى سَيِّدَنا محمَّدًا عَلَيْ لهدايةِ النَّاسِ وإِخراجِهِمْ مِنَ الظُّلماتِ إلى النُّورِ، فكانَ ناصِحًا أمينًا لَهِمْ، رحيمًا بهِمْ، حَرِيصًا عليهِمْ، قالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُولُكُ مِّنَ اللهُ تَعالَى: ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُولُكُ مِّنَ اللهُ مِّنَ اللهُ عَلَيْ مُحَرِيصٌ عَلَيْ كُمْ بِاللَّوْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمُ ﴾ أَنفُسِ كُمُ عَزِيتُ مَحريطُ عَلَيْ كُمْ بِاللَّوْمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيمُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى المؤمنينَ أَن يُقابِلُوا ذلكَ بالتَّوقيرِ والتَّعظيمِ والاحترامِ لرسولِ اللهِ عَلَيْ وهذهِ الآياتُ الكريمةُ منْ سورةِ الحجراتِ تُوجِهُ الْمُسلمينَ نَحْوَ ذلكَ بِما يأتى:

## ١ - تقديمُ أمرِ اللهِ تَعالى وأمرِ رَسُولهِ عَلِي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْلِيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْلِي عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي اللهِ عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلَيْلِي عَلْمِ عَلَيْلِي عَ

وذلكَ باتباع أمرِ اللهِ تعالى وأمرِ رسولِهِ الكريم، وعدم مخالفَةِ أمرِهِما.

## ٢ - توقيرُ النَّبِيِّ عَلَيْكِ

يكونُ ذلكَ باتباعِ سنّته والسيرِ على هديه ، وهذا أدبٌ محمودٌ يتعينُ على المُسلمِ أَنْ يتحلَّى بهِ دائمًا في كلِّ شؤونِ حياتِهِ، سواءٌ أكانَ ذلكَ في المساجدِ، أوْ مَجالسِ العِلمِ، أو المدارسِ، أو البيوتِ، أو الشوارعِ، وفي الحديثِ والتعاملِ معَ الأهلِ والأقاربِ والناسِ جميعًا، وغيرِ ذلكَ، وقدْ ذكرتْ كتبُ السيرةِ قصةَ الوفدِ الذي جاءَ إِلَى رَسُولِ اللهِ فَي وفيهمُ الأقرعُ بنُ حَابسِ فَ فأشارَ أبو بكرٍ الصِّدِّيقُ في علَى رَسُولِ اللهِ في أَنْ يجعلَهُ حاكمًا على قَوْمهِ، وأشارَ عمرُ بنُ فأشارَ أبو بكرٍ الصِّدِيقُ في علَى رَسُولِ اللهِ في أَنْ يجعلَهُ حاكمًا على قَوْمهِ، وأشارَ عمرُ بنُ الخطّابِ في على رَسُولِ اللهِ بغيرهِ، فتجادَلا، وارتفعَتْ أصواتُهُما، فأنزلَ اللهُ تَعالى في ذلكَ قولَهُ: ﴿ يَنَا أَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُوتَ كُمُ فَوَقَ صَوْتِ النّبِيّ ﴾ (سورةُ الحُجُرَاتِ، الآيةُ ٢)، فصارَ ذلكَ قولَهُ: ﴿ يَنَا أَيُّهَا اللّهِ يَعَالَى اللهُ عَلَى سُرعةِ السّبِ عَلَى مُعَ رَسُولِ اللهِ عَلَى سُرعةِ السّجابةِ الصَّحابةِ الصَّحابةِ فَي لأمر اللهِ تَعالَى، وحُسْن تَأدُّبهِمْ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَالَى، وحُسْن تَأدُّبهِمْ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الل

<u>معلومةُ إثرائيةُ</u>

قالَ الفقهاءُ: يُكرَهُ رفعُ الصَّوتِ عندَ قَبِرِهِ عَلَيْ، كمَا كَانَ يُكرَهُ في حَيَاتِهِ عَلَيْ.

وقد أثنى الله تعالى على الذّين استجابوا الأمره بخفض أصواتِهِمْ عند رَسولِ الله على الأنّ سرعة الاستجابة دليلٌ على تقوى قلوبِهِم، فغفر الله تعالى لَهُمْ، فنالوا بذلكَ الأجر العظيم. وينالُ هذه المغفرة وهذا الأجر العظيم كلُّ مَنْ يَستجيبُ الأمرِ الله تَعالى فيوقرُ العلماء ويتأدّبُ في مجالِسِهمْ.

## ٣ - ذِكْرُ النَّبِيِّ ﷺ بما يليقُ بمقامه

ينبغي للمُسلمِ أَنْ يوقِّرَ النَّبِيَّ عَلَيْ فَيَذَكُرُهُ بِصِفَتهِ رَسُولاً أو نبيًّا، وأن يُصلِّي عليهِ عند ذكرِ اسمِهِ، فلا يذكرُهُ كما يذكرُ غيرَهُ منَ النَّاسِ، ومنْ لا يُحسنُ الأدبَ معَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ لا يُدرِكُ مقامَ النَّبوَّةِ وما يَنبغي لَها منْ تَكريم، وعدمُ توقيرِ النَّبيِّ عَلَيْ فِعلُ يُبْطلُ ثوابَ الأعمالِ منْ غيرِ أن يَشعُرَ صاحبُها، وقدْ عاتَبَ اللهُ تَعالى الذَّين نادوا رَسُولَ اللهِ عَلَيْ منْ وَراءِ الحُجراتِ بأصواتٍ عاليةٍ، وكانَ الأولى بِهِمْ أن ينتظرُوهُ حتَّى يخرجَ إليهِمْ.

أدركَ المسلمونَ أهمِّيَّةَ هذهِ الآدابِ الجليلةِ، وتعامَلوا بِها مع كُلِّ عالمٍ؛ فلَم يدخلوا عليهِمْ مِنْ غَيرِ استئذانٍ، وإنَّما كانُوا يَنتظرونَ عَلى أَبوابِهِمْ حتَّى يخرُجوا إلِيهِمْ، وكانُوا يُنادونَهُمْ بأفضل الأَلقابِ، ولا يَرفعونَ أَصَواتَهُمْ في مَجالِسِهِمْ.

#### القيمُ المستفادةُ منَ الآياتِ الكريمةِ

- ١ أتجنَّبُ كثرةَ الجدلِ معَ الآخرينَ.
- ٢ لا أتسرَّ عُ في إعطاءِ الحكمِ الشَّرعيِّ لأيِّ مسألةٍ، وأرجعُ إلى أهلِ العلمِ والجهاتِ المختصةِ
   كدائرة الإفتاء العامِّ.
  - ٣ أُصلّي على النّبيِّ عَلَيْ كلّما جاءَ ذكرُهُ.
  - ٤ أتأدَّبُ في مجالس العلماءِ، وأُحسِنُ مخاطبتَهُمْ.
    - ٥- أُوقّرُ معلّمي وأحترمُهُ.
    - ٦- لا أذكر العلماء بسوء، ولا أنتقص من قيمتِهِم.

. نشاطً بيتيُّ

ارجعْ إلى أَحَدِ كُتْبِ مَعاني مُفردَاتِ الْقُرآنِ الْكَريمِ وتَعرَّفْ مَعنى «حَبِطَتْ» في قولهِ تَعالى: ﴿حَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ ﴾ (سورةُ البقرةِ، الآيةُ ٢١٧).

#### الأسئلةُ

- ١ يُطلق على سورة الحجراتِ اسمُ سورةِ الأَخلاقِ، علَّلْ ذلك.
  - ٢ اذكُرْ أدبَيْن منْ آداب مُخاطبةِ الرَّسولِ عَلِيُّ.
- ٣ بعدَ نُزولِ قَولهِ تَعالى: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُوٓاْ أَصُوَتَكُمُ فَوَقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ ﴾، كانَ عمرُ بنُ الخَطَّابِ عَلَيه لا يخاطِبُ النَّبِيَّ ﷺ إلَّا إسرارًا، ما دلالةُ ذلكَ؟
  - ٤ هاتِ ثلاثةَ آدابِ تتأدَّبُ بِها معَ معلِّمِكَ، في ضَوْءِ ما تعلِّمْتَهُ مِنَ الآياتِ الْكَريمةِ.
    - ٥ كيفَ أَتَصَرَّفُ فِي الْمَواقِفِ الآتيةِ:
    - أ سألني زَميلي عَن حكم شرعيٍّ لِمَسألةٍ ما.
    - ب زُرْتُ المسجدَ النَّبويَّ فمررْتُ أمامَ قبر النَّبيِّ عَلِيًّا.
    - جـ سَمِعْتُ زُملائِي يتجادلُونَ أَمامَ المُعلِّمُ بِصوتٍ مُرتفع.

## فهمٌ وحفظً حديثٌ نبويٌ شريفٌ

## مواسمُ الخير

## اقرأً الْحديثَ النبويُّ الشريفَ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَ اللهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: رَغِمَ أَنْفُ رَجُلٍ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيَّ، وَرَغِمَ أَنْفُ رَجُلٍ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ وَرَغِمَ أَنْفُ رَجُلٍ أَدْرَكَ عِنْدَهُ وَرَغِمَ أَنْفُ رَجُلٍ أَدْرَكَ عِنْدَهُ أَنْفُ رَجُلٍ أَدْرَكَ عِنْدَهُ أَنْفُ رَجُلٍ أَدْرَكَ عِنْدَهُ أَنْفُ رَجُلٍ أَدْرَكَ عِنْدَهُ أَبُواهُ الْكِبَرَ فَلَمْ يُدْخِلاَهُ الْجَنَّةَ ». (١)

## المفرداتُ والتراكيبُ

رَغِمَ أَنْفُ: أصابَهُ الذلُّ والخُسرانُ. انْسَلَخَ: انتهى.

#### \_التعريفُ براوي الحديثِ

الصَّحابيُّ الجليلُ أبو هُريرةَ عَلَيْ اسْمهُ عبدُ الرَّحمنِ ابنُ صخرِ الدَّوْسِيُّ، جاءَ النَّبِيَّ عَلَيْ مسلمًا عامَ خَيْبَرَ فِي السَّنةِ السَّابعةِ للهجرةِ، ولازمَهُ وروى عنهُ، وهوَ منْ أكثرِ الصحابةِ روايةً للحديثِ، تُوفِّيَ سنةَ سبعٍ وخمسينَ للهجرةِ، ودُفِنَ في الْبقيعِ في المدينةِ المنورةِ.

#### فَكُرْ

تَكرّرَتْ عِبارةُ « رَغِمَ أَنفُ» ثلاثَ مرّاتٍ في الْحَديثِ الشَّريفِ، فَمَا دِلالَةُ ذَلكَ؟

#### شرحُ الحديثِ الشريفِ

يَحرِ صُ الْمُسلمُ عَلَى أَعْمَالِ الخَيْرِ ومُضاعفةِ الحَسناتِ طَمَعًا في دُخُولِ الجَنَّةِ، قالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَغَفِرَةٍ مِّن رَّيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَّتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾

(سورةُ آل عِمرانَ، الآيةُ ١٣٣).

<sup>(</sup>١) سننُ الترمذيِّ، وهوَ حديثٌ صحيحٌ.

في هذا الحديثِ بيانٌ لبَعضِ مَواسمِ الْخَيْرِ، وفيهِ تَوجيهٌ لِلمسلمِ إلى الْمُسارِعِةِ فِيها قبلَ فواتِها، وَهِيَ: الصَّلاةُ عَلَى الرَّسُولِ ﷺ عندَ ذِكْرِ اسْمِهِ، والإكثارُ من أعمالِ الْخَيْرِ في رمضانَ، وبرُّ الوَالِدَيْن. وهذا بيانٌ لأهمِّيتِها:

## ١ - الصَّلاةُ على الرَّسولِ عَلَيْ عندَ ذَكْرِهِ

اصطفى الله تعالى سيّدنا محمدًا الله اليكون خَاتَم النّبيّين، وخصّه بمعجزة القُرآنِ الكَريم، وأرْسَلَهُ رَحمةً وَهداية للعالَمين، لذا وعَدَهُ الله سبحانَهُ وتعالى وَعْدًا عامًّا بِعِظَمِ المَثوبة بِقولِهُ: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعُطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ﴾ (سورةُ الشّحى، الآيةُ ٥)، وظهرَ هذا الوعدُ في مَواقف كثيرةٍ، منها ما أعدهُ الله سبحانَهُ وتعالَى من الأجرِ والنّوابِ لِمَنْ يُصلّي عليْه، فعَنْ أبي هُرَيْرةَ وَهِ مَا أَعَدَهُ اللهُ سبحانَهُ وتعالَى من الأجرِ والنّوابِ لِمَنْ يُصلّي عليْه، فعَنْ أبي هُرَيْرةَ وَاللهُ تَعالى أَنَّ رَسُولَ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ صَلّى عليّ وَاحِدةً صَلّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرًا»(١)، وقد أمرَ اللهُ تَعالى المؤمنينَ بالصّلةِ والسّلامِ عليه بَعدَ أَنْ بدأ بنفسِهِ وثنّى بملائكتِه، فقالَ اللهُ تَعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَمَكَ مُركِحَ اللهُ اللهُ تَعالى اللهُ وَمَكَ مُركِحَ اللهُ وَمَكَ مُركِحَ اللهُ اللهُ وَمَكَ النّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرًا» (سورةُ الأحزاب، الآيةُ ٢٥).

وأُوجَبُ ما تَكُونُ الصَّلاةُ علَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى إِذَا ذُكِرَ السَّهُ في الْمَجلِسِ.

وقَد وَصَفَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَنْ لَمْ يُبادرْ بَالصَّلاةِ عليهِ بالبَخيلِ؛ إِذْ قَالَ: ((البَخِيلُ الَّذِي مَنْ ذُكِرْتُ عليهِ بالبَخيلِ؛ إِذْ قَالَ: ((البَخِيلُ الَّذِي مَنْ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيَ )(٢). والصَّلاةُ عَلَى الرَّسُولِ ﷺ عَنْدَهُ فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيَ )(٢). والصَّلاةُ عَلَى الرَّسُولِ ﷺ تَكُونُ في كلِّ حِينِ ولم يُجعلْ لها وقتُ مُعيَّنٌ، ومنَ

<u>معلومةً إثرائيةً</u>

صلاةُ اللهِ تَعالى عَلَى رَسُولهِ ﷺ رحمةٌ وثناءٌ، وَصَلاةُ المَلائِكَةِ عليه استغفارٌ ودُعاءٌ، وصلاةُ المسلمينَ عليه دُعاءٌ لهُ ﷺ.

المواطنِ التي يُستحبُّ فيها الصلاةُ على النبيِّ عَلَيْ: قبلَ الدعاءِ، وعندَ دخولِ المسجدِ، ويومَ المواطنِ التي يُلِيُّ: «اللهُ فيهِ الصلاةِ فِيهِ، فَإِنَّ صَلاتَكُمْ مَعْرُوضَةُ عَلَيَّ»(٣).

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

<sup>(</sup>٢) سننُ الترمذيِّ، وهوَ صحيحٌ.

<sup>(</sup>٣) سننُ أبي داودَ، وهوَ صحيحٌ.

استنتخ

فضلَ الصَّلاةِ علَى الرَّسولِ ﷺ فِي الْحَديثِ الشَّريفِ: «أَوْلَى النَّاسِ بِي يَوْمَ القِيَامَةِ أَكْثَرُهُمْ عَلَىَّ صَلاةً» (١).

## ٢- الإكثارُ من أُعَمالِ الْخَيْرِ فِي رَمَضَانِ

في شهرِ رَمضانَ المباركِ يتفضَّلُ اللهُ تَعالى علَى عِبادِهِ بالرَّحمةِ والتَّوبَةِ واسْتجابةِ الدُّعاءِ، ومضاعفةِ الأَجرِ على الأَعمالِ، فالسَّعيدُ مَنْ خَرجَ منهُ وقدْ تقبّلَ اللهُ تَعالى منهُ طاعاتِهِ، وضاعفَ لهُ حسناتِهِ، والشَّقيُّ مَنْ دخلَ عليهِ رمضانُ وانتَهى ولمْ يتزوَّدْ منهُ لآخرتِهِ.

وفي الحَديثِ الشَّريفِ دعوةٌ إلى المسارعةِ في اغتنامِ شَهرِ رَمَضَانَ المُباركِ، بالإكثارِ منْ أَعمالِ الخَيْرِ؛ كَالصَّدقةِ، وقراءةِ القُرآنِ، وصلةِ الأرحامِ، وحقوقِ الجيرانِ، والتَّوسعةِ علَى الفقراءِ، وقيامِ اللَّيلِ، وغيرِ ذلكَ منَ الأعمالِ الصالحةِ، فعنْ أبي هُريرةَ عَلَيْه، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى يَقُولُ عَنْ رَمَضَانَ: «مَنْ قَامَهُ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» (٢).

وأمَّا فَضْلُ الصِّيامِ في شَهْرِ رَمَضانَ المباركِ فإنَّ اللهَ تَعالى لَمْ يُحدِّدْ فِيهِ جزاءً كسائرِ العباداتِ، بل تَركَ الأمرَ إليهِ لِعِظَمِ الثَّوابِ والمغفرةِ كمَا جاءَ في الْحَديثِ القُدُسيِّ: «كُلُّ عَمَل ابْن آدَمَ لَهُ، إلَّا الصِّيَامَ، فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ»(٣).

فَكُرْ

لِماذا جَعلَ اللهُ تَعالى الصِّيامَ لَهُ؟

وقدْ كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ أُسوةً لِلمسلمينَ في ذلكَ كُلِّهِ، قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ وَقَدْ كَانَ النَّهِ عَلَى النَّهِ أَسُولِ اللهُ أَسُورَةُ الْأَحْرَ اللهَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٢) صحيحُ البخاريِّ.

<sup>(</sup>٣) متفقٌ عليهِ.

عَبَّاسٍ ﴿ عَانَ النَّبِيُ عَلَى النَّبِيُ عَلَى النَّبِيُ عَلَى النَّبِيُ عَلَى الْخَوْدَ النَّاسِ بِالخَيْرِ، وَكَانَ أَجْوَدَ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ، وَكَانَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِي اللَّهُ وَلَا يَعْرِضُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِي المُرْسَلَةِ »(١).

تأمَّلْ واستخرجْ

قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «إِذَا دَخَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ فُتِّحَتْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ، وَغُلِّقَتْ أَبْوَابُ جَهَنَّمَ، وَسُلْسلَت الشَّيَاطِينُ»(٢).

استخرج منَ الْحَديثِ الشَّريفِ فَضائِلَ شَهرِ رَمضانَ الْمُبارَكِ.

#### ٣- برُّ الوَالِدَيْن

أمرنَا اللهُ سبحانَهُ وَتَعالَى بالبرِّ والإحسانِ إلى الوالِدَيْنِ؛ فهُما سببُ وُجودِنا بعدَ اللهِ تَعالى، وقد قرنَ اللهُ تَعالَى بِرَّهُما والإحسانَ إليهما بعبادَتِه، وعدَّ ذلكَ من أفضلِ الْقُرُباتِ وأعظمِها، وبَيَّنَ أَنَّ عقوقَهُما كبيرةٌ من الكبائرِ التي يستحقُّ فاعِلُها العقابَ.

وفِي الْحَديثِ الشَّريفِ حثُّ علَى الإحسانِ إليهِ ما لا سيَّما عندَ الكِبَرِ، وذلكَ لعَجْزِهِ ما وضَعْفِهِ ما وحاجَتِهِ ما إلى العَوْنِ والْمُساعدةِ، وقدْ أدركَ السَّلفُ الصَّالحُ وَ اللَّهُ هذا القَدْرَ للوالدينِ، وأولوهُ جُلَّ الاهتمامِ في حياتِهِمْ؛ فهذا أبو هريرةَ وَ الْمُساعدةِ الشَّريفِ كانَ شديدَ البرِّ بأمِّهِ، وقدِ اعتادَ أنْ يَدْخُلَ عَلَى أُمِّهِ كُلَّ يَوْمِ قائلًا: ((جَزَاكِ اللهُ يَا أُمِّ خَيْرًا كَمَا رَبَّيْتِنِي صَعِيرًا. قَالَ: وَتَقُولُ هِيَ: جَزَاكَ اللهُ يَا بُنَيَّ خَيْرًا كَمَا بَرَرْتَنِي كَبِيرًا) (٣).

ولبِرِّ الوالدَيْنِ فوائدُ كثيرةٌ، مِنها:

نيلُ رضا اللهِ وتوفيقِهِ واستجابةُ الدُّعاءِ، ورفعُ البَلاءِ، ودخولُ الجنةِ.

<sup>(</sup>١) صحيحُ البخاريِّ.

<sup>(</sup>٢) متفقُّ عليْهِ.

<sup>(</sup>٣) الأدبُ المفردُ للبخاريِّ، وإسنادُهُ حَسَنٌ.

. تأمَّلُ

قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤ الْإِلَّا إِيّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِالَاهُمَا فَلَا تَقُل لَهُمَا أُنِّ وَلَا نَهُرَهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ۞ وَاَخْفِضُ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّجِهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ۞ ﴾ (سورةُ الإسراءِ، الآيتانِ ٢٣-٢٤). اقرأ الآيتَيْنِ الكَريمتَيْنِ ثمَّ بَيِّنِ:

١ - الحكمة منْ رَبطِ الإحسانِ إلى الْوَالِدَيْن بعبادةِ اللهِ تَعالى.

٢ - التصَّرُّفاتِ المنهيَّ عَنها في التُّعامل معَ الوالِدَيْن.

#### القيمُ المستفادةُ مِنَ الحديث الشريف

١ - أُحبُّ رسولَ اللهِ عَلَيْ، وأَحِرصُ عَلَى مُداومةِ الصَّلاةِ عليهِ.

٢ - أُغتنهُ شهرَ رَمضانَ المُبارِكَ بالأعمالِ الصَّالحةِ.

٣ - أُحبُّ و الدَيَّ و أَدعُو لهُما و أبرُّهُما.

#### الأسئلةُ

١ - اذكرْ فضيلةً واحدةً لكلِّ مِنَ:

أ - الصَّلاةِ على الرَّسول على أ

ب - أعمالِ الْخَيرِ في رَمضانَ.

جـ - برِّ الْوالِدَيْن.

٢ - أكَّدَ الحديثُ الشَّريفُ وجوبَ برِّ الوالدينِ عِنْدَ الكِبَرِ، علِّلْ ذلكَ.

٣ - ما رَأَيُكَ في الْمَواقِفِ الآتَيِةِ:

أ - اكتفَى زَميلُكَ بِكِتابةِ اسم الرَّسولِ: (ص، صلعم) على السَّبورةِ بَدَلاً مِنْ (عَلَيْ).

ب - بادَرَ صديقُكَ إِلَى تَركِ اللَّعبِ حينَ رأَى والِدَهُ يحملُ أشَياءَ فقبَّلَ يدَهُ، وحَمَلَها مَعَهُ.

جـ - اكتفَى جارُكَ بِصَوم شَهرِ رمضانَ، ولمْ يبادرْ إلى أَعمالِ الخَيْرِ فيهِ.

٤ - صنِّفِ المواقفَ الآتيةَ إلى صحيحةٍ وغَيرِ صَحيحةٍ:

أ - أشهدُ معَ وَالدي صلاةَ التَّراويح.

ب - أُكثرُ منَ الصَّلاةِ علَى الرُّسول عَلَيْ يومَ الْجُمعَةِ.

جـ - أتناولُ طَعامَ الغَداءِ قَبْل وَالِديِّ في حضورهِما.

٥ - اكتب الْحديثَ النَّبويُّ الشَّريفَ غَيْبًا.



## حالاتُ تفخيم الراءِ

عرفْتُ سابقًا أنَّ بَعْضَ الْحُروفِ تُرقَّقُ تارةً وتُفخَّمُ تارةً أُخرى، ومنْ هذهِ الحُروفِ حرفُ الرَّاءِ.

#### أتأمَّلُ وألاحظُ

ألفظُ حَرفَ الرّاءِ في المواضع الآتيةِ:

١ – رَبُّكُونُ، ٱلرَّحْمَنُ، الرُّسُلُ.

٢ - ٱلْعَرْشِ، يُرْسِلُ، وَأَمَّاٱلْسَآبِلَ فَكَانَتُهُ.

٣ - وَٱنشَقَّ ٱلْقَكَرُ ، إِنَّهُ طَنَّ أَن لَّن يَحُورَ.

٤ - مِرْصَادًا، قِرْطَاسٍ، فِرْقَةٍ.

أُلاحظُ أَنَّ حَرْفَ الرَّاءِ في الْمَواضع السابقةِ جميعِها يُلفظُ مُفخَّمًا.

#### أتعلَّمُ

أَستَنْتِجُ أَنَّ الرَّاءَ تُفخَّمُ في حالاتٍ عدَّةٍ، أهمُّها:

١ - أَنْ تكونَ الرَّاءُ مفتوحةً أوْ مَضمومةً، كما في المثالِ الأولِ.

٢ - أَنْ تكونَ الرَّاءُ ساكنةً وقبلَها حرفٌ مفتوحٌ أوْ مضمومٌ، كمَا في المثالِ الثاني.

٣ - أَنْ تكونَ الرَّاءُ ساكنةً سكُونًا عارضًا في نهايةِ الكلمةِ، مثلُ الوُقوفِ على كَلمةِ «الْقمرُ»،
 في قولهِ تعالى: ﴿وَٱنشَقَّٱلْقَمَرُ ﴾؛ فإنَّ الرَّاء تُسَكَّنُ بِسَبِ الوقُوفِ عليها، فتُقرأُ «القَمَرُ»،
 وعندئذِ تُفخَّمُ الرَّاءُ، كما في المثالِ الثالثِ.

٤ - أَنْ تكونَ الرَّاءُ ساكنةً وبعدَها أحدُ حُروفِ الاستعلاءِ: (خ، ص، ض، غ، ط، ق، ظ)؛ فإنَّها تُفخَّمُ، حتى لوْ سبقَ الرَّاءَ حرفٌ مكسورٌ، كما في المثالِ الرابع.

#### أتلو وأُطبّقُ

# سورة يوسف عليه السلام الآيات الكريمة (١ - ١٨)

قالَ اللهُ تَعالى:

الَرْ يِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا مُوْرَءَا نَاعَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَىٰكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصِصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَاذَا الْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَدْد لَمِنَ ٱلْغَلْمَانَ ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَكَأَبُتِ إِنَّى رَأَيْتُ أَحَدَعَشَرَ وَكِيًا وَالشَّمْسَ وَالْقَصَرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَجِدِينَ قَالَ يَلْبُنَى لَا نَقَصْصُ رُءُيَاكَ عَلَى ٓ إِخُوتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ۗ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لِلْإِنسَانِ عَدُوٌّ مُّبِينُ ۞ وَكَذَالِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِمُّ نِعُمَتَهُ وَعَلَيْكَ وَعَلَىٰٓءَالِيَعُقُوبَكُمَا أَتُكُهَا عَلَىٰٓ أَبُويَكَ مِن قَبُلُ إِبْرُهِ مِرَوَإِسُحَقَ إِنَّ رَبِّكَ عَلِيمُ حَكِيمُ فَ لَّقَدُكَانَ فِي نُوسُفَ وَإِخُوتِهِ عَ ءَايَتُ لِّلسَّآبِلِينَ ﴿ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٓ أَبِينَا مِنَّا وَنَحَرْ مُصِّبَ أُمُّ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالُمُّبِينِ اللَّهُ الْفُلُوا يُوسُفَ أُو ٱطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخُلُ لَكُمْ وَجُهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ ٥ قَوْمًا صَلَحِينَ ٥ قَالَ قَالَ قَالَ قَالَ فَأَيْلُ مِنْهُمْ لَا نَقَتْلُواْ يُوسُفَ وَأَنْقُوهُ

في غَيَابَت ٱلْجُبِّ يَلْنَقِطُهُ بَعُضْ ٱلسَّتَارَةِ إِن كُنتُ مُفَحِلِينَ لَنْصِحُونَ ١ أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدَّا يَرُتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ رَلَحَافِظُونَ ١٠ قَالَ إِنَّى لَيَحُرُنُنِي أَن تَذَهَبُواْ بِعِي وَأَخَافُ أَن يَأْكُلَهُ ٱلذِّئْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَلْفِلُونَ ١ قَالُواْ لَهِنَ أَكَلَهُ ٱلذِّئْبُ وَنَحَنُّ عُصِّبَةً إِنَّا إِذًا لَّخَسِرُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الذِّنَّةِ أَنَّا إِذًا لَّخَسِرُونَ اللَّهِ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي عَيْبَتِ ٱلْجُبُّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنَبِّئَنَّهُم بِأُمْرِهِمْ هَاذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۞ وَجَآءُو أَبَاهُمْ عِشَاءً يَبْكُونَ ۞ قَالُواْ يَتَأْبَانَاۤ إِنَّا ذَهَبَنَا نَسُتَبُونَ وَتَرَكُّنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَّهُ ٱلذِّنَّ فَي وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَّنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ۞ وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ بِدَمِرِكَذِبِ قَالَ بَلَسَوَّلَتُ لَكُمُ أَنْفُ كُمُ أَمُّ الْفَصَبُرُ جَمِيلً وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ٧

#### أقوِّمُ تعلُّمي وأدائِي

١ - أَلْفِظُ حَرفَ الرَّاءِ مفَحَّمًا في المواضعِ الآتيةِ:
 أ - ﴿ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرُءَانَ ﴾.
 ب - ﴿ يَنَأَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَعَشَرَكُولُكِا ﴾.
 ج - ﴿ قَالَ يَلْبُنَ ٓ لَا نَقَصُ صُ رُءً يَاكَ عَلَىٓ إِخُوتِكَ ﴾.
 د - ﴿ أَوِ اُطُرَحُوهُ أَرُضًا ﴾.

## ٢ -أُبيِّنُ سببَ تفخيم الرَّاءِ في الموَاضع الآتيةِ:

| وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَامَرَ | مِن كُلِّ فِرْقَةِ | فَصَبُرُ جَمِيلٌ | قُرُءَ انَّا عَرَبِيًّا |
|--------------------------|--------------------|------------------|-------------------------|
|                          |                    |                  |                         |

... التلاوةُ البيتيةُ

أرجعُ إلى المصحفِ الشَّريفِ (سورةِ يونسَ)، ثمَّ:

١ - أتلو الآياتِ الْكريمَةَ (١-٠٠)، مُراعيًا أَحكامَ التِّلاوةِ والتَّجويدِ.

٢ - ألاحظُ نطقَ الرَّاءِ مُفخَّمةً في ما يأتي:

﴿عِندَرَبِّمَ ﴾، ﴿ إِلَيْءِمَرْجِعُكُم ﴿ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

## منْ أعلام آلِ البيتِ

كَانَ لآلِ بَيتِ رَسُولِ اللهِ ﷺ دَورٌ كبيرٌ في خِدمةِ الإسْلامِ وحَمْلِ رَايتهِ منذُ بدايةِ دَعوةِ الإسلامِ. وآلُ البيتِ هم أبناؤهُ وبناتُهُ وأحفادُهُ وزوجاتُهُ وأقارِبُهُ الذينَ آمنوا برسالةِ الإسلامِ منْ بني هاشمٍ وبني عبدِالمطّلبِ رَضِيَ اللهُ عنهُمْ جَميعًا.

وقد مرَّ بكَ سابقًا بَعضُ أَعْلامِ آلِ البيتِ، مثلُ عليِّ بنِ أبي طالبٍ، وفاطمةَ رَضِيَ اللهُ عنهُما، وروجاتِ النَّبيِّ عَلَيْ، مثلِ عائشةَ بنتِ أبي بكرٍ رَضِيَ اللهُ عنهُما، وحفصة بنتِ عمَرَ بنِ الخطابِ رَضِيَ اللهُ عنهُما، وفي ما يأتي تعريفُ ببعضِهِمْ، وهمْ: العبَّاسُ بنُ عَبْدِ المُطَّلِب، والحَسنُ والْحُسينُ ابنا عليِّ بنِ أبي طالبٍ، وسُكينةُ بنتُ الْحُسينِ بنِ عليٍّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُم جَميعًا.

# أولاً العبَّاسُ بنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ﴿ إِنَّ إِنَّهُ اللهُ عَنْهُ

هوَ عمُّ النَّبِيِّ عَلَيْ، وُلدَ قبلَهُ بسنتَيْنِ، وقدْ سُئِلَ العبَّاسُ مَرَّةً: أَيُّهُما أَكبرُ أَنْتَ أَمْ رَسُولُ اللهِ؟ فقالَ: (هُوَ أكبرُ منِّي ولكنِّي وُلِدْتُ قبلَهُ)(١).

كَانَ يَقُومُ في مكَّةَ علَى عِمارةِ المسجدِ الْحَرامِ، وسقايةِ الحُجَّاجِ، وقدْ قالَ فيهِ النَّبِيُّ عَلَيْ: «الْعَبَّاسُ مِنِّي وَأَنَا مِنْهُ»(٢).

فَكُرْ

ما دلالةُ قولِ العبَّاس عَلَيْه عنْ رسولِ اللهِ عَلَيْ: ﴿ هُوَ أَكْبِرُ مِنِّي وَلَكُنِّي وُلِدْتُ قبلَهُ ﴾؟

<sup>(</sup>١) المستدرّكُ على الصحيحَيْن للحاكم، كتابُ معرفةِ الصحابةِ.

<sup>(</sup>٢) سننُ الترمذيّ، وهو حديثٌ حسنٌ.

## مِنْ مَواقفِ العَبَّاسِ في خِدمةِ الإِسلام

١ - نَصَرَ العبَّاسُ عَلِيهُ رَسُولَ اللهِ عَلِي فِي بَيعةِ الْعَقبةِ الثَّانيةِ بِأَخذِ الْعَهْدِ لهُ منَ الأنصار.

٢ - كان ممَّنْ ثَبتَ مَعَ النَّبيِّ عَلَيْ يَوْمَ حُنينِ لمَّا فاجأَهُمُ العدوُّ، فنادى بأعلى صَوْتِهِ: يا مَعشرَ الأَنصارِ، يا أصحابَ الشَّجَرةِ، فالتَفَّ الْمُسلمونَ حَولَ رَسولِ اللهِ عَلَيْ، وتحقَّقَ لَهُمُ النَّصْرُ.
 تُوفِّي العَبَّاسُ عَلَيْ سَنَةَ اثنتينِ وثلاثينَ لِلهجرةِ في خِلافةِ عُثمانَ بْنِ عفَّانَ عَلَيْ، ودُفِنَ في الْبقيع.

# ثانيًا الْحَسَنُ والْحُسَينُ رَفِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

هُما ابْنَا عَليِّ بنِ أَبِي طَالبٍ ﴿ مَنْ فَاطَمَةَ بَنْتِ رَسُولِ الله ﷺ، وقدْ وُلِدَ الحسنُ في السَّنةِ التَّالِثةِ للهجرةِ.

نشأ الحسنُ والْحُسينُ في بَيتِ النَّبوَّةِ على مكارمِ الأخلاقِ والتَّربيةِ الحسنةِ، وكانَ جَدُّهُما النَّبيُّ ﷺ شديدَ الحبِّ لَهُما، يلاطفُهُما ويُلاعِبُهُما ويُقبِّلُهُما، ويقولُ: «هُمَا رَيْحَانتَايَ مِنَ الدُّنيَا»(١). كانَ ﷺ يَحنُو عليهما، ويَصحَبُهُما إلى المَسْجِدِ، وحدَثَ أَنْ كانَ رسولُ اللهِ ﷺ يَخطُبُ بأصحابِهِ فَجَاءَ الحَسَنُ وَالحُسَيْنُ يَمْشِيَانِ وَيَعْثُرَانِ، فَنَزَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنَ الْمِنْبَرِ فَحَمَلَهُمَا، وقَالَ: نَظَرْتُ إِلَى هَذَيْنِ الصَّبِيَّيْنِ يَمْشِيَانِ وَيَعْثُرَانِ فَلَمْ أَصْبِرْ حَتَّى قَطَعْتُ حَدِيثِي وَرَفَعْتُهُمَا(١).

وقد بشَّرَهُما النَّبِيُّ عَلِيْ بِدخُولِ الجنَّةِ في شبابِهما، فقَالَ: «الحَسَنُ وَالحُسَيْنُ سَيِّدًا شَبَابِ أَهْلِ الْجَنَّةِ»(٣).

#### <u>معلومةُ إثرائيةُ</u>

يجوزُ للخطيبِ أَنْ يَقْطَعَ خُطبتَهُ لِحاجةٍ تَعْرِضُ لَهُ في أثناءِ الْخُطبة.

<sup>(</sup>١)صحيحُ البخاريِّ.

<sup>(</sup>٢)سننُ الترمذيِّ، أبوابُ المناقبِ، وهو حديثٌ صحيحٌ.

<sup>(</sup>٣)سننُ الترمذيِّ، أبوابُ المناقب، وهوَ حديثٌ صحيحٌ.

هيَ آمنةُ بنتُ الْحُسينِ، حفيدةُ علِيِّ بنِ أَبي طَالبٍ وفاطمةَ علَيُّهُ، وسُكينةُ لقبٌ أطلقتُهُ عليهَا أُمُّها؛ لأنَّها كانَت تُدخِل الأُنسَ والسُّرورَ علَى أهلِ بيتِها لِظَرافَتِها وخفَّةِ كَلامِها وعذُوبةِ ألفاظِها، ومِن أمثلةِ ذلكَ أنَّها جاءتْ مَرَّةً إلى أُمِّها وهِيَ صَغيرةٌ تَبكي، فقالَتْ لَها: مَا لَكِ؟ فقالتْ: « مَرَّتْ بيَ دُبيرَةٌ، فَلَسَعتِنْي بأبيرَةٍ».

تخلَّقتْ شُكينةُ بأخلاقِ بَيتِ النَّبوَّةِ، ولمْ تفقدْ شيئًا مِنْ أُنْسِها ودعابَتِها معَ أهلِها، وكَانتْ ذاتَ حِسِّ مُرهَفٍ تَقولُ الشِّعرَ وتَنقُدُهُ، ومِنْ شِعرها فِي رِثاء زَوْجِها مصعبِ بنِ الزُّبيرِ عَلَيْهِ: فَإِنْ تَقْتُلُوهُ تَقْتُلُوا الْمَاجِدَ الَّذِي يَرَى الْمَوْتَ إِلَّا بِالسَّيُوفِ حَرَامَا

#### القيمُ المستفادةُ مِنَ الدرس

- ١ أُحِبُّ آلَ بيتِ النَّبِيِّ ﷺ وأقتدي بِهِمْ.
- ٢ أُقدِّرُ إسهامَ آلِ البَيتِ عَلَيْهُ في خِدْمَةِ الإسلام.
  - ٣ أُدخِلُ السُّرورَ علَى أُسْرَتِي.
- ٤ أُحسِنُ رعايةَ الأطَفالِ وأتَلطَّفُ معهُمْ اقتداءً بِالنَّبِيِّ عَلِيٍّ.

## ..نشاطٌ ختاميٌ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجُسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمُ تَطَهِيرًا ﴾ (سورةُ الأحزاب، الآيةُ ٣٣)، ما دلالةُ هذهِ الآيةِ الكريمةِ علَى منزلةِ آلِ الْبَيْتِ؟

#### الأسئلةُ

- ١ مَنْ هُمْ آلُ الْبَيْتِ؟
- ٢ اذكُرْ موقفَيْن للعبَّاس عَلَيْهُ فِي خِدْمَةِ الإسلام.
- ٣ ما دلالةُ قَولِ الرَّسُولِ عَلَيُّ: ((الحَسَنُ وَالحُسَيْنُ سَيِّدَا شَبَابِ أَهْلِ الجَنَّةِ))؟
  - ٤ «سُكينةُ» لَقَبُ للسيَّدةِ آمنةَ بنتِ الْحُسَيْنِ، فمَا مَعْنَى هذا اللَّقبِ؟
    - ه هاتِ دليلًا علَى تقديرِ النّبيِّ عَلَى لِعالَم الطُّفولةِ.
- ٦- استنتج درسَيْنِ استفدتَهُما منْ سيرةِ آل بيتِ رسولِ اللهِ عَلَيْ ، غيرَ ما ذُكِرَ في الدرسِ.

## التوبة

منْ سَعَةِ رَحمةِ اللهِ تَعالى أنَّهُ يَقبَلُ التوبةَ عَنْ عِبادَهِ، قَالَ الله تَعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يَقَبُلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعَفُواْ عَنِ ٱلسَّيَّاتِ وَيَعَلَمُ مَا نَفَعُلُونَ ﴾ (سورةُ الشُّوري، الآيةُ ٢٥)، ولمَّا كَانَ مِنْ طَبيعةِ الإنسانِ أَنَّهُ يُخطِئُ ويَعْصي، جعلَ اللهُ تَعالى بابَ التوبةِ مَفتوحًا لَهُ، قَالَ رَسولُ اللهِ عَلَيُّ: «وَالَّذي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ لَمْ تُذْنِبُوا لَذَهَبَ اللهُ بِكُمْ، وَلَجَاءَ بِقَوْم يُذْنِبُونَ، فَيَسْتَغْفِرُونَ اللهَ فَيَغْفِرُ لَهُمْ »(١).

# أولًا ) مَعنى التوبة

هِيَ الْاعترافُ بالذَّنبِ والاِقِلاعُ عنهُ، والنَّدَمُ عَلَى فِعْلِهِ، والعزْمُ عَلَى عَدَم الرُّجوع إلَيْهِ طاعةً لله تَعالى.

## ثانيًا حُكْمُ التوبة

التوبةُ واجِبةٌ عَلى المسلم بعدَ ارتكابِ الذَّنبِ، قَالَ الله تَعالى: ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّ ٢ ٱلْمُؤْمِ نُونَ لَعَلَّكُمْ تُقَلِحُونَ ﴾ (سورةُ النُّورِ، الآيةُ ٣١)، وعَلى المسلم أَنْ يُبادرَ بالتوبةِ فَلا يُؤخِّرُها؛ لأنَّهُ

> لا يَدري متى يكونُ موعِدُ مَوتِهِ، وبابُ التوبةِ مفتوحٌ مهما عَظُمَ الذُّنْبُ، وإنْ تكرَّرَ فِعلْهُ، فَلا يَيْأْسُ مِنْ عَفُو اللهِ تَعالَى عَنْهُ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ قُلْ يَاحِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسُرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمُ لَا نَقُتَ كَطُولْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغَفِي ٱلذُّنونِ جَمِيعًا إِنَّهُ مُواَلَّغَفُو رُ ٱلرَّحِيمُ ﴾

\_إضاءة

قَالَ رَسولُ اللهِ عَلِينِ: ﴿إِنَّ اللهَ يَقبلُ تَوْبَةَ الْعَبْدِ مَا لَمْ يُغرْغِرْ (٢).

(سورةُ الزُّمَرِ، الآيةُ ٥٣)، واللهُ تَعالى مِنْ أَسمائِهِ التَّوَّابُ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَ عَنْ عِبَادِهِ عَ السَّورةُ التَّوبةِ، الآيةُ ١٠٤)، فلا يَظنُّ الْمُسلمُ بربِّهِ التَّوَّاب إلَّا خيرًا.

<sup>(</sup>١) صحيحٌ مسلم، كتابُ التوبةِ.

<sup>(</sup>٢) مستدركُ الحاكم، وهوَ حديثٌ حسنٌ. والغرغرةُ ما يسبقُ خروجُ الرُّوح.

## كَيفَ يَكُونُ حَالُ الإِنْسانِ لَوْ كَانَ بَابُ التوبةِ مُغلقًا؟

التوبةُ سُلوكُ مُلازِمٌ لِحياةِ المُسْلِمِ؛ سَواءٌ أَأَذْنَبَ أَمْ لَمْ يُذْنِبْ؛ لأَنَّهُ قَدْ يُخطئُ منْ غيرِ أَنْ يَشْعُرَ بَذَكَ، أَوْ يَتُهاونُ، أَوْ يَكْسَلُ عنْ طاعةٍ، فالتَّوبةِ عبادةٌ يؤديها المسلمُ تقرُّبًا إلى اللهِ تَعالى، ولَهُ الأجرُ عليها؛ لأَنَّها تسوقُهُ إلى اللهِ خشيةً وقربًا. عليْها؛ لأَنَّها تسوقُهُ إلى اسْتِشعارِ مُراقبةِ اللهِ تَعالى لَهُ، فيزدادُ بِها إِيمانًا، ويزدادُ إلى اللهِ خشيةً وقربًا.

# ثَالثًا شروطُ التوبةِ المقبولةِ ﴿ ﴿ إِلَّهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

أمرَ اللهُ تَعالَى المؤمنينَ بالتوبةِ، ليطهّرَهُمْ من المعاصي، ويغفرَ لهم ذنوبَهُم، وكيْ تكونَ التوبَةُ مقبولَةً يجب أن تكونَ توبةً نصوحًا، ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ يَاَئَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى اللّهِ تَعَلَى اللّهُ تَعالى: ﴿ يَا أَيُّ اللّهِ يَعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

- ١ شعورُ المُذنبِ بذنبهِ واستعظامهُ لَهُ مَهما كانَ صغيرًا، والندمُ عَلى فعلهِ.
  - ٢ طلبُ المغفرةِ منَ اللهِ تَعالى عمَّا فرَّطَ في جنبِهِ.
  - ٣ الإقلاعُ عن المعصيةِ، والقيامُ بالواجباتِ الَّتي قصَّرَ فيها.
- ٤ ردُّ الحقوقِ إلى أَصْحابِها إذا كانَتْ مالاً أوْ متاعًا، وبيانُ الحقِّ الَّذي أخفاهُ.
  - ٥ المبادرة إلى عملِ الصالحاتِ حتَّى يَمحُو اللهُ تَعالى بِها الذُّنُوبَ.

..ناقش

أنكرَ شخصٌ مبلغًا منَ المَالِ اقترضَهُ ثمَّ أرادَ أنْ يتوب، ناقشْ زملاءَكَ في كيفيةِ توبتِهِ.

# رابعًا منْ قصصِ التائبينَ مَنْ قصصِ

توبة إخوة يوسفَ التَلْيُكُلِم: ألقى إخوة يوسُفَ التَلْيُكُلِم أخاهُمْ يوسفَ التَلْيُكُلِم في البئرِ وهو صغير، وكذبوا على أبيهِمْ يعقوبَ التَلْيُكُلِم وادعوا أنَّ الذِّئبَ قَدْ أكلَه، وبعدَ أنْ نَجَّاهُ الله تَعالى منْ كربه، وصارَ وزيرًا في مصرَ، وانكشفَ أمرُ إخوتِهِ وخَطوهُمْ معَهُ، جاؤوا أباهم مُعترفينَ لَهُ بذَنْبِهِمْ، وطلبوا إليه أنْ يستغفرَ لهُمْ ففعلَ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ قَالُواْ يَتَأْبَانَا ٱلسَنْغَفِرُ لنَا ذُنُوبَنَ آ إِنّاكُنّا خَطِينَ ﴿ قَالُ اللهُ تَعالى : ﴿ قَالُواْ يَتَأْبَانَا ٱلسَنْغَفِرُ لنَا ذُنُوبَنَ آ إِنّاكُنّا خَطِينَ ﴿ قَالُ اللهُ تَعالى اللهُ تَعالى اللهُ تَعالى اللهُ تَعالى اللهُ تَعالى اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْلَى اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْلَى اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ اللهُ يَعْفِلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ أَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ اللهُ

# خامسًا آثارُ التوبةِ

للتوبةِ آثارٌ كثيرةٌ، منْها:

- ١ نيلُ مَحبَّةِ اللهِ سُبحانَهُ وتَعالى.
- ٢ تزكيةُ النَّفسِ وتَطْهيرُها مِنَ الذُّنوبِ.
- ٣ المسارعةُ إلى فعلِ الطَّاعاتِ لمحوِ آثارِ المعاصي.
  - ٤ تطهيرُ المُجتمع ممَّا يُهدِّد أمنَهُ منَ الآفاتِ.
- ٥ فتحُ بابِ الأملُ والرَّجاءِ في رَحمةِ اللهِ تَعالى وحُسْن الظَّنِّ بهِ.
  - ٦ إعادةُ الحقوقِ إلى أصحابِها.
  - ٧- معالجةُ القلق والاضطراباتِ النفسيّةِ.

#### القيمُ المستفادةُ منَ الدرس

١ - أُحسِنُ الظنَّ باللهِ تَعالى بأنْ يقبلَ توبتي.

٢ - أُكثِرُ منَ الاستغفارِ بالقلَبِ واللِّسانِ.

٣ - أستشعرُ رَقابةَ اللهِ تَعالى في كلِّ شُؤوني.

٤ - أُقلعُ عَنِ المعاصي؛ صغيرِها، وكبيرِها.

٥ - أُعيدُ الحقوقَ إلى أصحابِها.

## ِ. نشاطُ بيتيُّ .

اتلُ سُورةَ التوبةِ، واستخرجْ مِنها توبةَ الثَّلاثةِ الذَّينَ تخلَّفُوا عنْ يومِ تبوكٍ، وقُصَّها على زملائِكَ في الصَّفِّ.

#### الأسئلةُ

١ - ما معنى التوبة؟

٢ – علِّلْ ما يأتى:

أ - التَّوبةُ سلوكٌ ملازِمٌ للمسلم.

ب - يباذر التائبُ إلى عمل الصالحاتِ.

٣ – اذكْر شرطينِ منْ شروطِ قَبولِ التوبةِ.

٤ - هاتِ مثالًا على التوبةِ منْ قصصِ السابقينَ.

ه – كيفَ يتو بُ:

أ - تاركُ الصلاةِ.

ب - شخصٌ عقَّ والديْهِ.

جـ - شخصٌ تكرَّرَ منهُ الوقوعُ في الذنبِ.

د - موظَّفٌ يأخذُ الرِّشوةَ منَ المراجعينَ.

## حالاتٌ تَفخيمُ الرَّاءِ فيها أَوْلى منْ ترقيقِها

## الدرسُ السابعُ

عرفتُ سابقًا أنَّ منْ حالاتِ الرَّاءِ التَّفخيمَ والتَّرقيقَ، وذلكَ حَسَبَ حَركَتِها وموضعِها في الكلمةِ، وسأتعرفُ الآنَ بعضَ الحالاتِ الَّتي يصحُّ فيها الوجهانِ، والتَّفخيمُ فيها أَوْلي.

#### أتأمَّلُ وألاحظُ

أقرأُ حرفَ الرَّاءِ مفخَّمًا مَرَّةً ومرقَّقًا أخرى في الكلماتِ الآتيةِ:

١ – (( مِصْرَ )).

Y - ((i) + (i) + (i)

#### أُلاحظُ أنَّ:

١ - الرَّاءَ في كلمة ( مِصِّر ) ساكنة بسبب الوقف، ومَا قبلَها حرفُ استعلاء ساكنٌ وقبلَهُ حرفٌ
 مكسورٌ، وتفخيمَها أيسرُ في النُّطقِ.

٢ - الرَّاءَ في كلمتي: «نَهُورٍ، وَٱلْفَجْرِ » جاءتْ مكسورةً، وتفخيمَها أيسرُ في النُّطقِ.

#### أتعلَّمُ

أستنتجُ أَنَّ تفخيمَ الرَّاءِ أَوْلى منْ تَرقيقِها في الحالةِ الآتيةِ:

عندَ الوقفِ على الرَّاءِ، وقبلَها حرفٌ ساكنٌ منْ حُروفِ الاسْتعلاءِ (خُصَّ ضغطِ قِظْ)، وقبلَ هذا السَّاكنِ كسرٌ، والرَّاءُ مفتوحةٌ في حَالةِ الوَصْلِ، كَما في كلمةِ « مِصِّكَ ».

#### أتلو وأطبق

## سورةُ يوسفَ عليهِ السلامُ الآياتُ الكريمةُ (٩ ١ - ٣٥)

قالَ اللهُ تعالى:

وَحَاءَتُ سَتَارَةُ فَأَرْسَلُو ا وَارِدَهُمْ قَادُكَ لَا دَلُوكُمْ قَالَ يَكْبُشُرَى هَاذَا غُلَمُ وَأَسَرُ وَهُ بِضَاعَةً وَٱللَّهُ عَلِيمُ إِمَا يَعْمَانُونَ فَ وَشَرَوْهُ بِثَمَن بَخْسِ دَرَاهِمَ مَعُدُودَةِ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّاهِدِينَ اللهُ وَقَالَ النَّذِي الشُّتَرَكِهُ مِن مِّصْرَ لِلْأَمْرَأُ يَدِي أَكُرِ مِي مَثُوبِهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَآ أَوۡ نِتَّخِذَهُۥ وَلَدَّا وَكَذَالِكَ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنْعَالِمَهُ مِن تَأْفِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ ع وَلَكِنَّ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعُلَّمُونَ ﴿ وَلَتَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَرَكَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَ ءَاتَيْنَهُ مُكُمًّا وَعِلْمًا وَكَذَالِكَ نَجُنى ٱلْمُحْسِنِينَ وَرَاوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَّفْسِهِ عَوَغَلَّقَتِ ٱلْأَبُوابَ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكُ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثُولِي إِنَّهُ لَا يُفُلِحُ ٱلظُّالِمُونَ ١ وَلَقَدُ هَمَّتُ بِدِّ وَهَمَّ بِهِا لَوْلَا أَن رَّءَا بُرُّهَا نُرَجَّا مُرَكِّ عَنْهُ ٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَآءَ إِنَّاءُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ اللَّهِ وَاسْتَبَقَا ٱلْبَابَ وَقَدَّتُ قَمِيصَهُ مِن دُبُرِ وَأَلْفَيَاسَيِّدَهَا لَدَا ٱلْبَابِ قَالَتُ

مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوءًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْعَذَابُ أَلِيمٌ وَ اللَّهِ عَرَا وَدَتُنِي عَن نَّفَيِّي وَيَهَدَ شَاهِدٌ مِّرْنَ أَهُلِهَ ۚ إِن كَانَ قَمِيصُهُ وَقُدَّ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتَ وَهُوَمِنَ ٱلْكَاذِبِينَ اللهُ وَإِنْ كَانَ قَمِيصُهُ وَقُدَّ مِن دُبُرِ فَكَذَبَتُ وَهُوَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ اللَّهُ فَلَمَّا رَءَا قَمِيصَهُ قُدَّ مِن دُبُرِ قَالَ إِنَّهُ م مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيرٌ ﴿ فَا يُوسُفُ أَعْرِضُ عَنْ هَاذَا وَاسْتَغْفِرِي لِذَنْبِلِكُ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ أَنْخَاطِئِينَ اللَّهِ وَاسْتَغْفِرِي لِذَنْبِلِكُ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ أَنْخَاطِئِينَ وَقَالَ نِسُوَةً فِي ٱلْمَدِينَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَرِبِرِ ثُرَوِدُ فَتَا لَهَاعَن نَّفَيدِهِ عَدَ شَغَفَهَا حُبًّ إِنَّا لَنَرَنِهَا فِي ضَلَالِ مُّبِينِ ٥ فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَّكَّا وَوَاتَتْ كُلَّ وَحِدَةٍ مِّنْهُنَّ سِكِّينًا وَقَالَتِ ٱخْرُجَ عَلَيْهِنَّ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَأَكْبَرُنَهُ وَقَطَّعُنَ أَيْدِيهُنَّ وَقُلْنَ حَلْشَ لِلَّهِ مَا هَنذَا بَشَرًا إِنَّ هَندًا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمُ اللَّهُ قَالَتُ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِي لَمُتُنَّنِي فِيهِ وَلَقَدْ رَاوَد تُّهُ وَعَن نَقْسِهِ عِفَاسْتَعُصَمِ وَلَهِن لَّرْ يَقْعَلْ مَا عَامْرُهُ ولَيُسْجَنَن وَلَيَكُونَا مِّنَ ٱلصَّاغِرِينَ اللَّهُ قَالَ رَبِ ٱلسِّجِنُ أَحَبُ إِلَىَّ مِمَّا يَدُعُونَنِيَ إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصُرفُ عَنِّي كَيْدَهُنَّ أَصُبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُن مِّنَ ٱلْجَله لِينَ اللهُ وَرَبُّهُ وَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ وهُوَالسَّحِيعُ اللَّهُ وَالسَّحِيعُ ٱلْعَلِيمُ اللهُ مُمَّابَدَالَهُ مِنْ بَعُدِ مَا رَأُواْ ٱلْأَيْتِ لَيَسْجُنُكَهُ حَتَّىٰ حِينِ الْ

# أقوِّمُ تعلُّمي وأدائي

- أضعُ خَطًّا تَحْتَ حرفِ الرَّاءِ المُفخَّمِ، وخَطَّيْنِ تحتَ حرفِ الرَّاءِ المُرَقَّقِ في الآياتِ الآتيةِ: أ - ﴿ وَجَآءَتْ سَيَّارَةُ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمَ ﴾.
  - ب ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ٱشْتَرَكُهُ مِن مِّصْرَ ﴾.
  - جـ ﴿ قَالَ هِيَ رَاوَدَتُّنِي عَن نَّفُسِيٌّ ﴾.
  - د ﴿ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنِّي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ ﴾.

#### : التلاوةُ البيتيةُ

أرجعُ إلى المصحفِ الشَّريفِ (سورة يونسَ العَلْيُ اللهُ)، ثمَّ:

١ - أَتلو الآياتِ الْكَريمَةَ (٢١-٤٦)، مُراعيًا أحكامَ التلاوةِ والتجويدِ.

٢ - ألأحظُ نطقَ الرَّاءِ مفخَّمةً في ما يأتي:

« يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِّ »، « أَنَهُ اَ أَمْرُنَا »، « وَشُرَكَا وَكُو ﴾.



# حديثُ نبويٌ شريفٌ

# اقرأً الْحديثَ النبويُّ الشريفَ

عَن ابْن عَبَّاس رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالَ: مَرَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى قَبْرَيْن فَقَالَ: ﴿أَمَا إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ، وَأَمَّا الْآخَرُ فَكَانَ لا يَسْتَتِرُ مِنْ بَوْلِهِ ﴾(١)، وجاءَ في لفظِ آخرَ: ﴿لا يَسْتَنْزُهُ مِنَ الْبَوْلِ ﴾ (٢).

### المفرداتُ والتراكيبُ

وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرِ: أَيْ يُعذَّبانِ في أُمرِ يستصغرُ النَّاسُ شأنهُ.

> لا يستترُ: لا يسترُ عورتَهُ عن النَّاس. لا يَسْتنزه: لا يتطهّر.

# \_التعريفُ براوى الحديث\_

عَبْدُ اللهِ بْنُ عَبَّاس ﴿ ابْنُ عَمِّ رسولِ الله ﷺ صَحابيٌ جليلٌ، وُلِدَ قَبْلَ الْهِجْرَةِ بثَلاث سنينَ، كانَ مُلازِمًا للنَّبِيِّ ١٤٠٤ وَدعا لهُ النَّبِيُّ: ((اللَّهُمَّ فَقِّهُهُ فِي الدِّينِ)(٣). لُقِّب بحَبْرِ الْأُمَّةِ، وبتُرْجُمَانِ القرآنِ لِسَعةِ علمِهِ، توفيَ سنة ٦٨هـ بالطَّائِف.

#### شُرخُ الحديث الشريف

الإسلامُ شَر عُ شاملٌ ودينٌ كاملٌ، نظَّمَ حَياةَ المسلم في مختلفِ جَوانِبِها، ومِنْ ذلكَ توجيهُهُ عَلَيْ للمُسلم أَنْ يَكُونَ نَظيفًا في ثُوبهِ عَفيفًا فِي لِسَانِهِ.

وفي الْحَديثِ الشَّريفِ بيانٌ لبعض الأفعالِ الَّتي يتهاونُ فيها بعضُ النَّاس، فتؤدِّي بِصاحِبِها إلى الهلاكِ إنِ استمرَّ عليْها ولَمْ يَتُبْ قَبلَ أَنْ يَموتَ، ولهذهِ الأفعالِ أثرٌ سَيِّئُ في الفَرْدِ والْمُجتمع

<sup>(</sup>١) متفقٌ عليه.

<sup>(</sup>٢) صحيحُ مسلم.

<sup>(</sup>٣) صحيحُ البخاريِّ.

على الرّغمِ منْ أَنَّ الإنسانَ قادرٌ على تجنُّبِها بسهولةٍ إذا أرادَ، ومِنْهَا: المَشْيُ بالنَّميمةِ وعدمُ التَّستُّرِ أو الاستنزاهِ منَ الْبَوْلِ.

#### ١- النَّميمةُ

هِي نَقْلُ كَلامِ النَّاسِ بِقَصْدِ الإِفسادِ بِينَهُمْ، وهِيَ طَرِيقٌ مُوصلٌ إلى النَّارِ؛ فعنْ حُذَيْفَةَ بنِ اليمانِ هَا مُنَامٌ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: ((لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ نَمَّامٌ))(١)، والنميمةُ محرَّمةُ بإجماعِ عُلماءِ المسلمينَ؛ لأنَّها تُؤدِّي إلى إفسادِ العلاقاتِ بينَ النَّاسِ، وإلى شيوعِ الحقدِ والكراهيةِ بَينَهُمْ.

والنَّميمةُ تُشعلُ نارَ العْدَاوةِ بينَ الإِخوةِ المتآلفينَ، فقدْ جاءَ في الأثرِ أنَّ رجلًا نقلَ لعمرَ بْنِ عبدِ العزيزِ –رحمهُ الله – خبرًا عنْ أخ لهُ، فقالَ عمرُ: إنْ شئتَ نظرْنا في أمرِكَ، فإنْ كنتَ كاذبًا فأنتَ منْ أهلِ هذهِ الآيةِ: ﴿ إِن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَبَيَّنُواْ ﴾ (سورةُ الحجراتِ، الآيةُ ٦)، وإنْ كنتَ صادقًا فأنتَ منْ أهلِ هذهِ الآيةِ: ﴿ هَمَّا زِمَّشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ﴾ (سورةُ القلم، الآيةُ ١١)، وإنْ شئتَ عفوْنا عنْكَ؛ قالَ: العفوَ يا أميرَ المؤمنينَ، لا أعودُ إليهِ أبدًا.

# ، اقرأْ وتأمَّلْ ،

قَالَ الخليلُ بنُ أحمدَ الفراهيديُّ -رحمهُ اللهُ -: «منْ نمَّ لكَ نمَّ عَليْكَ، ومَنْ أَخبركَ بِخَبرِ غيرِكَ أخبر غيرِكَ بخبرِ غيرِكَ بخبرِ في ضَوْءِ هذا القولِ، ما موقَفُكَ مِمَّنْ نقلَ لكَ نميمةً عَن أخيكَ أُوْ صَديقكَ؟

# ٢ - طهارةُ الجِسْم والثَّوْبِ

لمَّا كَانَ المُسلمُ فِي لِقَاءٍ مَعَ اللهِ تَعالَى كُلِّ يَومٍ خمسَ مَرَّاتٍ، فإنَّ عليْهِ أَنْ يحافظَ عَلَى نَظَافَتِهِ وَطَهارَتِهِ، ويَحرِصَ علَى البُعدِ عن النَّجَاساتِ، ومنْ ذلكَ الاحترازُ منَ البولِ، الذي أجمعَ العلماءُ على نَجاسَتِهِ، وعلَى وجُوبِ الاستتارِ والتَّنزُّهِ منهُ.

يتعينُ عَلَى المسلم أيضًا أنْ يحفظَ عَوْرَتَهُ؛ فإِذا أرادَ أَنْ يقضيَ حاجَتَهُ وجبَ عليْهِ ألا يُري

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلمٍ.

أحدًا عورتَهُ وأن يستترَ عنْ أنظارِ الناسِ. فعنِ المغيرةِ بْنِ شُعبةَ عَلَىٰ قالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَىٰ ذَاتَ لَيْلَةٍ فِي سَفَرٍ، فَقَالَ: ﴿أَمَعَكَ مَاءٌ»؟ قُلْتُ: نَعَمْ، فَنَزَلَ عَنْ رَاحِلَتِهِ، فَمَشَى حَتَّى تَوَارَى عَنْ رَاحِلَتِهِ، فَمَشَى حَتَّى تَوَارَى عَنْ سَوَادِ اللَّيْلِ»(١). وهذا يدلُّ عَلى أنْ سَتْرَ العورةِ واجبٌ.

وينبغي للمسلم أيضًا أَنْ يُحسِنَ تطهيرَ بدنِهِ وتُوبِهِ منَ النَّجاسِةِ، لأَنَّ طهارةَ البَدَنِ والتَّوبِ شرطٌ لِصِحَّةِ الصَّلاةِ، وهِيَ كذلكَ حمايةٌ منَ الأَمراضِ، وحتَّى يبقَى المسلمُ جميلَ الْمظهرِ والرَّائِحة.

# القيمُ المستفادَةُ منَ الحديثِ الشريفِ

- ١ أبغضُ النميمةَ وإفسادَ العلاقةِ بينَ النَّاسِ.
- ٢ أحرصُ على نظافةِ جسدِي وثوبي وطهارتِهِما.
  - ٣ أبتعدُ عنْ كلِّ معصيةٍ تُغضِبُ اللهَ تعالى.
    - ٤ ألتزمُ خلقَ الحياءِ.

، نشاطُ بیتیٌ ..

ابحثْ عنْ حَديثِ سُنَنِ الفُطِرةِ في شبكةِ الإنترنت، ثمَّ اكتبْهُ على لَوحةٍ، وعَلِّقْها في الصَّفِّ.

<sup>(</sup>١) صحيحُ البخاريِّ.

#### الأسئلةُ

- ١ اذكْرُ أفعالاً يَتهاوَنُ فيها النَّاسُ وردَتْ في الْحَديثِ الشَّريفِ.
  - ٢ بَيِّنْ حُكَمَ التِّسَتُّرِ والتَّنزُّهِ منَ الْبَوْلِ.
  - ٣ عَلِّلْ: عَلَى الْمُسلم أَنْ يهتمَّ بطهارةِ بدنِهِ وتَوْبِهِ.
    - ٤ ما رأيُكَ في الْمَواقِفِ الآتيةِ:
- أ نَقلَ إليكَ زميلُكَ خبرًا عنْ صَديقِكَ في الصَّفِّ أنَّهُ شتمَكَ.
  - ب طلبَ إليكَ والدُكَ الحِفاظَ على نَظَافَتِكَ الشَّخصيَّةِ.

# الدرسُ التاسعُ

# سورةُ الحجراتِ الأياتُ الكريمةُ (٦-١٠) أُخوَّةُ الإيمانِ

قالَ اللهُ تَعالى:

# المفرداتُ والتراكيبُ

فَتَكِيَّنُواْ : فتأكَّدُوا منْ صِحَّةِ الْخَبْر.

لَعَنِيُّ مَ : لأَصَابَتْكُمُ المَشَقَّةُ.

بَغَتُ : اعْتَدُتْ.

تَقَى : تَرجعَ. وَأَقَسِطُوا : اعْدِلُوا.

#### تَفسيرُ الآيات الكريمة

يَحرِصُ الإسلامُ على بَقاءِ الْمُجتمعِ مُتماسكًا دُونَ وُجودِ ما يُعكِّرُ صَفْوَ الْعَلاقاتِ بينَ أبنائِهِ، ولكنْ قَد تَحدُثُ بَعْضُ التَّصرُّفاتِ التَّي تُوقعُ الخلافاتِ بينَ النَّاسِ فيتنازعونَ بسببِها، فجاءَتْ هذهِ الآياتُ تحذِّرُ منْ تِلْكَ التَّصرُّفاتِ، وتَدْعوُ الْمُؤمنينَ إلى إصلاحِ ما وقعَ بينَهُمْ منْ خلافٍ، مُذكِّرةً إليَّاهُمْ بأُخوَّةِ الإِيمانِ الَّتي تجمَعُهُمْ، وقدْ تَناولَتِ الآياتُ الكريمةُ ذلكَ مِنْ خِلالِ مَا يأتي:

# ١ - التَّأَكُّدُ مِنْ صِدْقِ الأخبار قبلَ نَقِلْها

الأصلُ في المؤمنِ أَنْ يكونَ صادقًا، قالَ تعالى: ﴿ يَا أَيُّ اللَّذِينَ ءَاصَنُواْ التَّمُواْ اللّهَ وَكُونُواْ مَعَ الْصَلَى قِينَ ﴾ (سورةُ التوبةِ، الآيةُ ١٨٥)، وأَنْ لا ينْقُلَ الأخبارَ إلَّا بعدَ التَّاكُدِ مِنْ صِدْقِها، ولا سيّما تلكَ الأخبارُ التَّي قدْ تُوقِعُ المجتمعَ في أخطارٍ عظيمةٍ لا يُحمدُ عُقْباها، ولذلكَ حذَّرتِ تلكَ الأخبارُ التَّي قدْ تُوقِعُ المجتمعَ في أخطارٍ عظيمةٍ لا يُحمدُ عُقْباها، ولذلكَ حذَّرتِ الآياتُ الكريمةُ مِنْ خَطرِ نقلِ الكلامِ مِنْ دونِ التنبُّتِ مِنْ صحّتِهِ ومِنْ تَصديقِ الإِشاعاتِ ونَقْلِها وبناءِ الأَحكامِ عليها، لأنَّها غيرُ مَبنيَّةٍ على دَلائلَ ثابتة، وإذا تَهاوَنَ الناسُ في تَصديقِ الإِشاعةِ قادَهُمْ ذلكَ إلى رُدودِ أفعالٍ قَدْ يَنْدَمُونَ علينها إذا كانَتِ الأخبارُ غَيرَ صَحيحةٍ. وقدْ وردَ فِي ذلكَ أَنَّهُ جَاءَ النَّبيَ ﷺ خَبرٌ عنْ بَنِي الْمُصطلقِ، أَنَّهُمْ مَنعُوا الزَّكَاةَ وأرادوا قتلَ رسولِ رسولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَقَدْ الزكاةِ منهُمْ، فغضِبَ النَّبيُ عَلَى تُمَ جاءَهُ وفَد منهُمْ، فغضِبَ النَّبيُ عَلَى اللهُ عَلَى وَفَد منهُمْ، فغضِبَ النَّبيُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>(</sup>١) مسندُ أحمدَ بنِ جنبلِ، وهوَ حديثٌ صحيحٌ.

..ناقش

معَ زُملائِكَ العبارةَ القائلةَ: ﴿ الأصلُ فِي الإنسانِ البَرَاءَةُ منَ التُّهَمِ ﴾.

# ٢ - حمايةُ الْمُجتمع منْ مَظاهرِ التَّفْكُكِ والنزاع

حافظ الإسلامُ على الأخوَّةِ القائمةِ بينَ أفرادِ المجتمعِ، وبيّنَ أَنَّ عليهِمْ أَنْ يعاملوا بعضهُمْ بعضًا بحبً ووئام، وفي حالِ وقعَ خِلافٌ بينهُمْ فلا يَنْبغي لهُمُ الاقتتالُ، وإذا حَصلَ اقتتالُ بعضًا بحبً ووئام، وفي حالِ وقعَ خِلافٌ بينهُمْ فلا يَنْبغي لهُمُ الاقتتالُ، وإذا حَصلَ اقتتالُ بينَ فئتَيْنِ منهُمْ فلا بدَّ لبقيةِ المُجتمعِ أَنْ يَسعَى إلى فَضِّ ذلكَ النِّزاعِ، والإصلاحِ بينَهُما، وَإِنْ رَفَضَتْ إحدَى الفِئتَيْنِ ذلكَ فَعلَى المجتمعِ أَنْ يحملَها بكلِّ الْوَسائِلِ عَلَى القَبولِ بالإصلاحِ حتَّى لَوِ اسْتَدْعَى الأمرُ قتالَها، وبعدَ قُبولِها يكونُ الإصلاحُ بينَهُما بالعَدْلِ.

تدبّر

قولَه تعالَى: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا نَنَزَعُواْ فَنَفَشَلُواْ وَتَذَهَبَ رِيحُكُمُ وَٱصْبِرُوٓ الْإِنَّ ٱللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (سورةُ الأنفالِ، الآيةُ ٢٤)، ثمَّ استخر جْ منْها أثرَ التَّنازُ عِ بينَ المُسلمينَ.

بعدَ هذهِ التَّوجيهاتِ العظيمةِ جاءَ تذكيرُ المسلمينَ برابطةِ الأخوَّةَ الإيمانِيَّةِ التَّي تجمعُهُمْ وتُولِّفُ بينَ قلوبِهِمْ، وقدْ حذَّرَتْهُمُ الآياتُ الكريمةُ منْ خطرِ الخصومةِ والنِّزاعِ؛ لأنَّ رَحمةَ اللهِ تَعالى تتنزَّلُ عَلَيْهِمْ ما دامَ التَّراحمُ فيهم والوِئامُ بينَهمْ، قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَٱتَّ قُوا اللهَ لَعَلَّمُ مُونَ ﴾ (سورةُ الحجراتُ، الآيةُ ١٠).

# القيمُ المستفادةُ منَ الآياتِ الكريمةِ

- ١ أَتَأَكَّدُ مَنَ الْخَبْرِ قَبْلَ تَصديقهِ و نقلِهِ، فكمْ منْ إنسانٍ بريءٍ ظُلمَ بسببِ خبرٍ كاذبٍ أوِ اتهامٍ باطل.
  - ٢ أتجنَّبُ اتِّهامَ الآخرينَ؛ لأنَّ ذلكَ إنْمٌ وحرامٌ.
  - ٣ أحرصُ علَى دُوام عَلاقةِ الحُبُّ والوِئام بِينَ أفرادِ المجتمع.
- ٤ أتعاونُ معَ زملائِي في الإصلاحِ بَيْنَ المتخاصِمينَ؛ لأنَّ النِّزَاعَ يُقلِّلُ منْ هَيبةِ الأَمَّةِ، ويعرِّضُها للضعف والفرقة.

### . نشاطُ بيتنُّ

قَالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «أَلَا أُنبئُكُمْ بدرجةٍ أفضلَ منَ الصَّلاةِ والصِّيامِ والصَّدقةِ؟) قالوا: بلى. قالَ: «صلاحُ ذاتِ البَيْنِ، وفسادُ ذاتِ البَيْنِ هيَ الحالقةُ، لا أقولُ لكُمْ: تحلِقُ الشعرَ، ولكنْ تحلقُ الدِّينَ»(١).

اكتبْ مقالاً تُبيِّنُ فِيهِ أَثْرَ فسادِ الْعَلاقاتِ الاجتماعيةِ في الدِّينِ والخُلُقِ، ثمَّ اقرَأْهُ في الإِذاعةِ المدرسيَّة.

<sup>(</sup>١) الأدبُ المفردُ للبخاريِّ، وهوَ صحيحٌ.

#### الأسئلةُ

١ - إلامَ وجَّهتِ الآياتُ الكريمةُ المؤمنينَ حتَّى يحافظوا على علاقةِ المحبَّةِ بينهُمْ؟

٢ - ما سببُ نُزولِ الآيةِ الكريمةِ: ﴿ يَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَ بَيَّنُواْ ﴾؟

٣ - ما أثرُ النَّزاعِ والتَّفكُكِ في الأمَّةِ؟

٤ – علَّلْ ما يأتي:

أ - التحقُّقُ منْ صحةِ الأَخبارِ قبلَ نَقلِها.

ب - الْحرصُ علَى أخوَّة الإيمانِ بينَ أفرادِ المجتمع الواحدِ.

٥ - ما حُكمُ التَّجُويدِ في حَرفِ الرَّاءِ في المواضعِ الآتِيةِ: ﴿ فِي كَثِيرِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ ﴾، ﴿ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾، ﴿ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾؟

# القرضُ

قدْ يقعُ الإنسانُ في حاجةٍ شديدةٍ لا يستطيعُ دفعَها إلَّا إذا اقترضَ منْ غيرِهِ، فما القرضُ؟ وما أحكامُهُ؟

# أولًا تعريفُ القرضِ الْمُؤْلِيْهِ

القرضُ: اتِّفاقٌ بينَ طرَفَيْنِ يُقدِّمُ بِمُوجِبِهِ أحدُهُما (الدَّائنُ) للآخرِ (الْمَدينِ) مالاً لِيَرُدَّ لَهُ مِثلَهُ. والقرضُ نوعانِ: مَشروع، وغيرُ مشروع.

# ثانيًا القرضُ المشروعُ ﴿ إَنَّ إِنَّهُ الْمُ

# تعريفُ القرضِ المشروع

هُوَ أَنْ يَاخُذَ شَخصٌ مِنْ آخرَ مالاً على أَنْ يَرُدَّ مثلَهُ دُونَ زيادةٍ. وقدْ شَرَعَ الإِسلامُ هذا النَّوعَ من القروضِ لحِكَم عَديدةٍ، منْها:

- المُقْرِضِ عَنِ المُقْرِضِ والمُقْتَرِضِ، فالمقترضُ بحصولِهِ على المالِ يُفرَّ جُ همُّهُ، والمُقِرضُ بإحسانِهِ إلى المحتاجينَ يُفرِّ جُ اللهُ تَعالَى كَرْبَهُ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هَالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: ((مَنْ نَا اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى نَفَّسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرِ يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ)(١).
- ٢ تقرُّبُ العبدِ إلى اللهِ سُبحانَهُ وتَعالَى؛ لأنَّ فيهِ توسيعًا علَى المحتاجينَ، قالَ اللهُ تَعالى:
   ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يُقَرِضُ ٱللَّهَ قَرُضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَأَضَعَافًا كَثِيرَةً قَاللَهُ يَقَبِضُ وَيَبْضُ طُ
   وَ إِلْتِ مِنْ جَعُونَ ﴾ (سورةُ البقرةِ، الآيةُ ٢٤٥).

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

# منْ أحكام القرضِ المشروع

حتَّ الإسلامُ المَدينَ (المُقترِضَ) عَلَى أَداءِ الدَّيْنِ إلى صَاحِبهِ فِي الوَقْتِ المُتَّفَقِ عليهِ، فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هَا اللهُ عَنْهُ، وَمَنْ أَخَذَ أَمْوَالَ النَّاسِ يُرِيدُ أَدَاءَهَا أَدَّى اللهُ عَنْهُ، وَمَنْ أَخَذَها يُرِيدُ إِلَى النَّاسِ يُرِيدُ أَدَاءَهَا أَدَّى اللهُ عَنْهُ، وَمَنْ أَخَذَها يُرِيدُ إِلَّا النَّاسِ يُرِيدُ أَدَاءَهَا أَدَّى اللهُ عَنْهُ، وَمَنْ أَخَذَها يُرِيدُ إِلَى اللهُ اللهُ

وإذا لمْ يتمكَّنِ المَدينُ مِنَ السَّدادِ؛ فقدْ حتَّ الإسلامُ الدَّائنَ (المُقْرِضَ) عَلى ما يأتي:

١ - إمهالُ المَدين مدَّةً مِنَ الزَّمن يتمكَّنُ فيها مِنَ السَّدادِ.

٢ - التصدُّقُ بالمالِ أَوْ بجزءٍ منهُ، قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُوعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ وَ وَإِن كَانَ ذُوعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ويُستَحَبُّ توثيقُ القَرْضِ بكتابتِهِ، والإشهادُ عليهِ ضَمَانًا لِحُقوقِ الطَّرَفَيْنِ، قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِذَا تَدَايَنُ مِبِدَيْنٍ إِلَى ٓأَجَلٍ مُّسَمَّى فَٱكْتُبُوهُ ﴾ (سورةُ البقرةِ، الآيةُ ٢٨٢).

# ثالثًا القرضُ غيرُ المشروعِ ﴿ الْمُثْلُولُ الْمُ

# تعريفُ القرضِ غيرِ الْمَشرُوع

هوَ الزيادةُ المشروطةُ عَلى القرضِ يأخذُها المُقرِضُ دُونَ مقابلٍ، وهذا القرضُ المُقترِنُ باشتراطِ زيادةِ هو ربًا.

وقد حرَّمَ الإسلامُ الربا، قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَأَحَلَّ اللهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَاللّهِ عَنِ النّبِيِّ وَاللّهِ قالَ: ﴿ اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ ﴾ وعَدّهُ النبيُ وَاللّهِ مِنَ الكَبائرِ، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَلَيْهُ، عَنِ النّبِيِّ وَاللّهِ قالَ: ﴿ اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ ﴾ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ ، وَمَا هُنَ ؟ قَالَ: ﴿ الشّرِكُ بِاللهِ ، وَالسِّحْرُ ، وَقَدْلُ النّفْسِ الّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلّا بِالحقّ ، وَأَكُلُ الرّبَا، وأكلُ مالِ اليتيم، وَالتّولِي يَوْمَ الزّحْفِ، وَقَذْفُ الْمُحْصِنَاتِ الْغَافِلاتِ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) صحيحُ البخاريِّ.

<sup>(</sup>٢) متفقّ عليه.

وقد نَهَى الإِسلامُ عنِ التَّعامُلِ بالربا، لِما لهُ منْ أَضرارٍ كَثيرةٍ، منْها:

- ١ نشرُهُ الحقد والكراهية بينَ أفرادِ الْمُجتمعِ؛
   لإدراكِهِمْ أَنَّ المُرابيَ يَستغلُّ حاجاتِهِمْ، لِمُجرَّدِ
   امتلاكِهِ المالَ.
- ٢ تعطيلُ العَملِ والإِنتاجِ؛ فالمُرابي يَحصلُ عَلى المالِ بلا عَمَل أَوْ جُهْدٍ.
- ٣- انقطاع المعروف بين النّاس بالْقرض الحسن؛
   فالمرابي لا يساعدُ محتاجًا بلا فوائد تعود عليه بالنفع.

# عقوبةُ آكل الربا

١ - توعَدَ اللهُ سُبحانَهُ وتَعالَى آكلَ الرِّبا بِحربِ منْهُ ومِنْ رَسولِهِ ﷺ، قالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ يَ أَيُّهَا اللهُ عَالَى: ﴿ يَ أَيُّهَا اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ تَعالَى: ﴿ يَ أَيُّهَا اللّهِ عَرَبِ مِن اللّهِ عَالَى اللهُ عَالَوْ اللّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِن كُنتُ مَثُولِمِن اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ قال الله تَعالَى الله وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُولِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ

(سورةُ البقرةِ، الآيتانِ ٢٧٨ - ٢٧٩).

معلومة إثرائية

لا بدَّ للمسلم الَّذي يَتعامَلُ بِالْبَيْعِ والشِّراءِ

التفقُّهُ بمسائل الحَلالِ والحَرام؛

لتجنُّبِ الوُقوع في الربا وغيرهِ مِنَ

المُعاملاتِ غير الشرعيةِ، فقدْ رُويَ عَنْ

عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبِ فِي إِنَّهُ قَالَ : ((مَن

اتَّجَرَ قَبْلَ أَنْ يَتَفَقَّهُ فِي الدِّينِ، فَقَدِ ارْتَطَمَ

فِي الرِّبَا، ثُمَّ ارْتَطَمَ ثُمَّ ارْتَطَمَ).

نشاط .....

ما المقصودُ بِحَربٍ منَ اللهِ ورَسولِهِ في الآيةِ الكريمةِ السابقةِ ؟

٢- يعيشُ في دُنياهُ ويُبعَثُ فِي أُخراه كَالَّذي يتخبَطَّهُ الشَّيطانُ مِنَ الْمَسِّ، قالَ اللهُ تَعالَى:
 ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ
 ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ
 ﴿ اللهِ إِنَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

٣- اسْتِحْقَاقُ اللَّعْنِ والطَّرْدِ مِنْ رَحْمةِ اللهِ تَعَالَى، فقدْ: «لَعَنَ رَسولُ اللهِ ﷺ آكِلَ الرِّبَا، وَمُو ْكِلَهُ،
 وَكَاتِبَهُ، وَشَاهِدَيْهِ، وَقَالَ : هُمْ سَوَاءٌ». (١)

٤- أَكْلُ الرِّبا كبيرةٌ مِنَ الْكَبائِرِ، يَستحقُّ فاعِلُها العذابَ الأليمَ في الآخرةِ.

# القيمُ المستفادةُ منَ الدرس

١ - أُمدُّ يدَ الْعُونِ إلى المحتاجينَ.

٢- أتحرَّى الحَلالَ، وأَبتعدُ عنِ الحَرام في مُعامَلاتي.

٣ - أُمْهِلُ المُعْسِرَ حتَّى تتيسَّرَ أحوالُهُ.

٤ - أُوثِّقُ القَرضَ ضمانًا للحقِّ.

<sup>(</sup>١) صَحيحُ مسلم، كتابُ المُساقاةِ.

#### الأسئلةُ

- ١ عَرِّفِ القرضَ.
- ٢ ما الفرقُ بينَ القرضِ المشروع والقَرضِ غيرِ المشروع؟
  - ٣ اذكر حكمَتَيْنِ لكلِّ مما يأتي:
- أ القرضُ المشروعُ. ب- تحريمُ الربا.
- ٤ علامَ يدُلُّ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُوعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَلِسَرَةٍ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرُ لَّكُمُّ إِن كُنتُ مُ تَعَلَمُونَ ﴾.
- ٥ بيِّنِ الحُكْمَ الشَّرعيَّ في المواقفِ الآتيةِ، بوضعِ كلمةِ (يَصِحُّ) أَمامَ التَّصرُّفِ الصَّحيحِ،
   وكلمةِ (لا يَصِحُّ) أمامَ التَّصرُّفِ الخطأ:
  - أ ( ) اقترضَ أحمدُ منْ صديقهِ مئةَ دينار، ثمَّ ردَّها في الوَقْتِ المتَّفقِ عَلَيْهِ.
    - ب ( ) أقرضَ رجلٌ شَخصًا أَلْفَ دينار عَلَى أَنْ يَرُدُّها أَلْفًا ومِئةً بعدَ سنةٍ.
      - جـ ( ) طلبَ عمرٌ و إلى صديقِهِ توثيقَ القرض الَّذي أَخذهُ مِنْهُ.
- د ( ) ماطلَ شخصٌ فِي إرجاع الدَّيْن الَّذِي عَلَيْهِ على الرغم منْ قُدرَتِهِ عَلَى السَّدادِ.
  - ٦ استنتج العقوبة المترتبة على آكلِ الرِّبا مِنَ النصوصِ الشرعيةِ الآتيةِ:
- أ قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْ الْا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ اللَّهِ عَالَى اللهُ تَعَالَى عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَالَهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَلْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَالَهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللّ
  - ب «لعنَ رسولُ اللهِ عَلَيْ آكلَ الربا، ومؤكلَهُ، وكاتبَهُ، وشاهديْهِ»، وقالَ: «هُمْ سَوَاءٌ».

# حالاتُ ترقيقِ الرَّاءِ

# الدرسُ الحادي عشرَ

تعلمتُ سابقًا أنَّ التَّرقيقَ هُوَ تَنحيفُ صَوتِ الحرفِ عندَ النطقِ بهِ، وعرفتُ الحروفَ المرقَّقةَ دائمًا، وفي هذا الدرس ستتعرفُ حالاتِ ترقيق الرَّاءِ.

#### أتأمَّلُ وألاحظُ

أقرأُ الآياتِ الآتيةَ وأُلاحِظُ نُطقَ الرَّاءِ فيها:

١ – قالَ تعالَى: ﴿ فَامَمَّا سَمِعَتُ بِمَكْرِهِنَّ ﴾ (سورةُ يؤسفَ، الآيةُ ٣١).

٢ - قالَ تعالَى: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِمُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ (سورةُ البقرةِ، الآيةُ ٢٥).

٣ - قالَ تعالَى: ﴿ فَلَا تَلْئُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ ﴾ (سورةُ هودٍ، الآيةُ ١٧).

٤ - قَالَ تعالَى: ﴿ لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ ﴾ (سورةُ البقرةِ، الآيةُ ٢١).

٥ - قالَ تعالَى: ﴿ قَالُو الْاَضَيْرِ إِنَّ آ ﴾ (سورةُ الشعراءِ، الآيةُ ٥٠).

٦ - قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنْزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرِ ﴾ (سورةُ النحلِ، الآيةُ ٤٤).

أُلاحظُ أنَّ الرَّاءَ لُفِظَتْ مرققةً في الأمثلةِ السابقةِ جميعِها.

#### أتعلَّمُ

أستنتجُ أَنَّ الرَّاءَ تُلفَظُ مرققةً إِذا كانت:

١- مكسورةً وكانتْ كسرتُها أصليةً، كما فِي المثالِ الأولِ.

٢- مكسورةً كسرًا عارضًا بسبب التقاءِ الساكنين، كما في المثالِ الثاني.

٣- ساكنةً وكانَ الحرفُ الَّذي قبلُها مكسورًا كسرًا أصليًّا متصلاً، وليسَ بعدَها حرفُ استعلاءٍ متصلُّ مفتوحٌ، كما في المثال الثالثِ.

٤- متحركةً وشُكِّنَتْ بِسَبِ الوَقْفِ عليْهَا، وكانَ الحرفُ الَّذي قبلَها مكسورًا، كما في المثالِ الرابع.

٥ متحركةً وشُكِّنَتْ بِسَبِ الوَقْفِ عليْها، وكانَ الحرفُ الَّذي قبلَها ياءً ساكنةً، كما في المثالِ الخامس.

7- متحركةً وسُكِّنَتْ بِسَبِ الوَقْفِ عليْها، وكانَ الحرفُ الَّذي قبلَها حرفًا ساكنًا مرققًا، وقبلَهُ كسرٌ، كما في المثالِ السادس.

# أُتدرَّبُ

- أَتلُو الرَّاءَ مرققةً وأُلاحظُ نطقَها في ما يأتي:
- ﴿ غَيْرِ ٱلمُغْضُوبِ عَلَيْهِ مَ ﴾ (سورةُ الفاتحةِ، الآيةُ ٧).
- ﴿ وَإِذْ نَجَيَّتُ كُمْ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ (سورةُ البقرةِ، الآيةُ ٤٩).
  - ﴿ لِتُخْرِجُواْ مِنْهَا أَهْلَهَا ﴾ (سورةُ الأعرافِ، الآيةُ ١٢٣).
  - أُبيِّنُ سببَ تَرقيقِ الرَّاءِ في الآياتِ الكريمةِ الآتيةِ:
- ﴿ وَٱذَكْرِ ٱسْمَ رَبِّلَكَ بُكُرَةً وَأَصِيلًا ﴾ (سورةُ الإنسانِ، الآيةُ ٢٥). ﴿ وَٱسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلمُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ (سورةُ ق، الآيةُ ٤١). ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِن كُرُ شِرْعَتَ قَوْمِنْ هَا جًا ﴾ (سورةُ المائدةِ، الآيةُ ٤٤).

#### أتلو وأطبق

# سورة يوسفَ عليه السلامُ الآياتُ الكريمةُ (٣٦ – ٤٤)

قالَ اللهُ تعالى:

وَدَخُلَ مَعَهُ ٱلبِسِجُنَ فَتَكِانَ قَالَ أَحَدُهُ مَا إِنَّ أَرَكِنِي أَعْصِرُ خَمَرًا وَقَالَ ٱلْأَخَرُ إِنِّي أَرَكِنِي أَحْدِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُيْرًا تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنْهُ نَيِّئَنَا بِتَأْوِيلِةٍ عَإِنَّا زَلَكَ مِنَ ٱلْحُسِنِينَ ٥ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامُ تُرْزَقَانِمِةِ إِلَّا نَبَّأَتُكُمَا بتَأْوبِلِهِ عَنْ لَأَن يَأْتِيكُمَا ذَالِكُمَا مِمَّا عَلَّمَنِي رَبَّ إِنَّى تَرَكُّتُ مِلَّةَ قَوْمِرِلَّا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُم بِالْكَخِرَةِ هُمْكَكُفِرُونَ اللَّهِ وَهُم بِالْكَخِرَةِ هُمْكَكُفِرُونَ وَٱتَّبَعُتُ مِلَّةَ ءَابَآءِيٓ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَاكَانَ لَنَا أَن نُشَركَ بِاللّهِ مِن شَيْءٍ ذَالِكَ مِن فَضَّل اللّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشُكُرُ وَنَ ۞ يَاصَلَحِبَ ٱلسِّجْن ءَأْرِيَاكِ مُّتَعَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِرَاللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ اللَّهُ اللَّهِ الْقَالَ وَءَابَ اَوْكُمْ مَّا أَنزَكَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَ نَ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَى أَلَّا تَعَبُدُوآ إِلَّا إِيَّاهُ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٥٠ يَاصَلِحِبَى ٱلسِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا

فَكُسُقِي رَكَّهُ وَحَمْرًا وَأَمَّا الْأَخَرُ فَيُصِلُكُ فَتَأْكُلُ الطَّيْنُ مِن رَّأُسِهِ عَفْضَ ٱلْأَمُّ رُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِ يَانِ الْ وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ مِنَاجٍ مِّنْهُ مَا أَذَكُرُ فِي عِندَ رَبِّكَ فَأَنْسَلُهُ ٱلشَّيْطَانُ ذِكُررَ بِهِ عَلَبِثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضَعَ سِنِينَ اللَّ وَقَالَ ٱلْمَالِكُ إِنَّ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانٍ يَأْكُلُونَ سَبْعُ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلَتٍ خُضِّرِ وَأُخَرَ يَابِسَتٍ يَنَأَيُّكَ ٱلْمَكَ أَفَتُونِي فِي رُءُيكي إِن كَنتُ مَ لِلرُّءُ يَا تَعَبُرُونَ اللَّهُ عَلَيْكَ إِن كَنتُ مَ لِلرُّءُ يَا تَعَبُرُونَ قَالْوَ الْضَعَاثُ أَحَلَمِ وَمَا نَحَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَحَلَمِ بِعَالِمِينَ ٥ وَقَالَ ٱلَّذِي نَجَامِنْهُمَا وَٱدَّكَر بَعُدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَبِّثُكُم بِتَأْوِيلِهِ ع فَأْرُسِلُون فَ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانِ يَأْكُ لُهُنَّ سَبْعُ عِجَافٌ وَسَبْعِ سُنْبُكَتٍ خُضْرِ وَأُخَرَ يَا بِسَنْتِ لَّعَلِي أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعَلَمُونَ ۞ قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدَتُمُ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ عَإِلَّا قَلِيلًامِّمَّاتَأُكُلُونَ اللَّهُ شُمَّيَأَتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعٌ شِدَادُياً كُلْنَ مَاقَدَّمَةُ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا تُخْصِنُونَ ۞ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعُدِ ذَالِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ اللَّهُ عَامٌ فِيهِ يَعْصِرُونَ اللَّهُ

# أقوِّمُ تعلُّمي وأدائي

١ - أستخرجُ منَ الآياتِ السابقةِ أمثلةً على ترقيق الرَّاءِ.

٢ - أُبيِّنُ سببَ ترقيقِ الرَّاءِ في الآيتينِ الكريمتينِ الآتيتينِ:

أ - ﴿ تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنْكُ ۗ ﴾.

ب - ﴿ وَأَنْزَلُنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرِ ﴾.

# ·· التلاوةُ الْبيتيةُ ·

أرجعُ إلى المصحفِ الشَّريفِ (سورةِ يونسَ)، ثمَّ:

١ - أَتلو الآياتِ الْكَريمَةِ (٧٤ - ١)، مُراعيًا أَحكامَ التلاوةِ والتجويدِ.

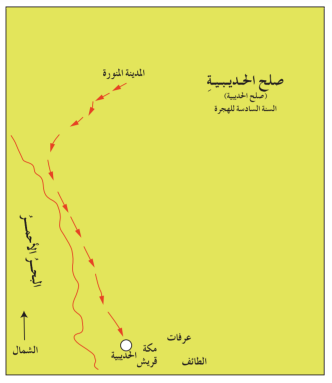
٢ - أستخرجُ منْها حالاتِ تُرقَّقُ فيها الرَّاءُ، ثمَّ أنطقُها جيدًا.

# صلحُ الحديبيةِ

(دروسٌ وعبرٌ)

في السنة السادسة للهجرة رأى النّبيُّ الْبيتَ فِي الْمَنامِ أَنَّهُ دَخَلَ هُوَ وأصحابُهُ فَيُهُمُ الْبيتَ الْحَرامَ آمنينَ. والثابتُ أنَّ رؤيا الأنبياءِ حقُّ؛ لأنّها صورةُ من صُورِ الْوَحْيِ، لذا طلبَ النّبيُّ فِي إلى أصحابِهِ فَي أَنْ يتجهزوا للعمرة، فساقوا معهمُ الهَدْيَ، ولبسوا ملابسَ الإحرام، وأخذوا السيوفَ في ملابسَ الإحرام، وأخذوا السيوفَ في أغمادِها؛ لأنّهُمْ لا يريدونَ الحرب، وكانوا ألفًا وأربعَمئةٍ.

سلكَ المسلمونَ طريقًا غيرَ الطَّريقِ المعتادةِ؛ حيثُ سلكوا طريقَ الساحل تجنُّبًا



خريطةٌ توضِّحُ خَطَّ سَيْرِ المُسلمينَ إلى الحديبيةِ.

للقاءِ مُقاتلي قريشٍ، وتَأكيدًا منَ المسلمينَ أَنَّهُم لا يريدونَ القِتالَ، وإنَّما جاؤُوا مُعتمرينَ.

# أولًا بيعةُ الرضوانِ ﴿ إِنَّ إِنَّهُ الرَّضُوانِ اللَّهُ الرَّفُولِ اللَّهُ الرَّفُولِ اللَّهُ الرَّفُولِ اللّ

عندما وصلَ المسلمونَ إلى الحديبيةِ أرسلَ النَّبيُّ عَلَيْ عثمانَ بنَ عفانَ عَلَيْ إلى قريشٍ ليؤكِّدَ لها رغبة المسلمينَ في دخولِ البيتِ الحرامِ معتمرينَ فحسبُ، لكنَّها رَفَضَتْ، واحتبستْ عثمانَ عليه، وأشيعَ خبرُ مقتله عليه.

غَضِبَ رسولُ اللهِ عَلَيْ لذلكَ الخبرِ، و دَعا المسلمينَ إلى البيعةِ لقتالِ المشركينَ، فأقبلَ المسلمونَ يبايعونَه، قالَ اللهُ تعالى فيهم: ﴿ لَقَدُ رَضِي اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِ اللّهُ وَمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحَتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي يبايعونَه، قالَ اللهُ تعالى فيهم: ﴿ لَقَدُ رَضِي اللّهُ عَنِ اللّهُ وَمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحَتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي اللّهُ عَنْ اللّهُ وَمَا اللهُ اللّهُ عَلَى هذهِ قُلُومِ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَى هذهِ اللّه اللهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَى هذهِ اللهِ اللهُ ال

البيعةِ اسمُ بيعةِ الرضوانِ؛ لأنَّ اللهَ تعالى رضيَ عنْهُمْ على سرعةِ استجابتِهِمْ لأمرِ رسولِ على عندما دعاهُمْ إلى البيعةِ، ولمَّا تمَّتِ البيعةُ علمَ المسلمونَ أنَّ خبرَ مقتلِ عثمانَ على عيرُ صحيح.

..استنتخ

أظهرتْ بيعةُ الرضوانِ قِيمةَ المسلم في الإسلام، وضَّحْ ذلك.

# ثانيًا مفاوضاتُ الصلحِ ﴿ فَإِنَّ إِنَّهُ الصَّالَ عَلَيْ السَّالِ الصَّالَ الصَّالِحِ السَّالِيُّ ال

عندما عَلِمَتْ قريَشٌ بِأَمرِ الْبَيعةِ، ظهرَ لهَا أَنَّ الصلحَ معَ المسلمينَ خيرٌ لها منَ العِنادِ، فأرسلَتْ سهيلَ بنَ عمرٍ و إلى الرسولِ عَلَيْ ليعقدَ معَهُ الصلحَ، فوافقَ النَّبيُ عَلَيْ ودعا عليًا عَلَيْ ليكتبَ الاتفاقَ، قائلًا: (اكتبْ «بِسْمِ اللهِ الرَحْمنِ الرّحيمِ»، فقالَ سُهيلُ: أمَّا «الرَّحمنُ» فواللهِ مَا أَدَرْي ما هِيَ، قاللًا: (اكتبْ بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ، فقالَ المُسلمُونَ: واللهِ لا نكتبُ إلَّا «بِسْمِ اللهِ الرّحمنِ الرّحيمِ»، فقالَ المُسلمُونَ: واللهِ لا نكتبُ إلَّا «بِسْمِ اللهِ الرّحمنِ الرَّحيمِ»، فقالَ النَّهُمَّ، هذا ما قاضَى عليهِ مُحمَّدُ رَسُولُ اللهِ. فقالَ سهيلُ: واللهِ لَوْ كُنَا نعلمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ لَمَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيتِ، ولكِنِ اكتبْ: مُحمَّدُ بنُ عَبْدِ اللهِ. فأمرَ النَّبيُ عليه عليًا عَلَيْ أَنْ يَكْتُبَ: مُحمَّدُ بنُ عَبْدِ اللهِ.

........ناقشْن .....

موافقةُ النَّبيِّ ﷺ لسهيلِ بِنِ عمرٍ و لا تُعدُّ تنازلاً غيرَ مشروعٍ.

تمَّ الاتفاقُ على البنودِ الْآتيةِ:

١ - وَقْفُ الحربِ بينَ الطَّرفَيْنِ مُدَّةً عشر سَنُواتٍ.

٢ - رجوعُ المسلمينَ في عامِهِمْ هذا، ولهُمْ أَنْ يعودوا للعمرةِ العامَ القادمَ.

<sup>(</sup>١)صحيحُ البخاريِّ.

٣ - مَنْ أَتَى محمدًا منْ قريشٍ بغيرِ إذنِ وليِّهِ ردَّهُ إليْهِمْ، ومَنْ جاءَ قريشًا منَ المسلمينَ لمْ يَردُّوهُ.
 ٤ - مَنْ أَراد منَ الْقبَائلِ العربيَّةِ الدخولَ فِي حِلْفِ قريشٍ فلَهُ ذلكَ، ومَنْ أَرادَ الدخولَ فِي حِلْفِ مُحمَّدٍ
 ٤ - مَنْ أَراد منَ الْقبَائلِ العربيَّةِ الدخولَ فِي حِلْفِ قريشٍ فلَهُ ذلكَ، ومَنْ أَرادَ الدخولَ فِي حِلْفِ مُحمَّدٍ
 ١٤ - مَنْ أَراد منَ الْقبَائلِ العربيَّةِ الدخولَ فِي حِلْفِ الرسولِ عَلَيْ، ودَخَلَتْ بنو بَكرٍ في حِلْفِ قريشٍ.

# فکُرْ

شَعَرَ بَعضُ الصَّحابةِ عِنْ أَنَّ البندَ الثالثَ مُجحِفٌ بحقِّهِمْ، عَلَّلْ ذلكَ.

#### تعِلَّمُ

الإحصارُ هو أَنْ يَحُولَ مانعُ من دُخُولِ المُحْرمِ بعمرةٍ أو حجِّ الْبيتَ الْحرامَ فيكونَ التَّحلُّلُ في مكانِ إحصارِهِ. تَراءَى لِبَعْضِ المسلمينَ أَنَّ بعضَ بنودِ الصلحِ قاسيةً، وشقَّ علَيْهِم أَنْ يرجعوا دونَ دخولِ الْبيتِ الْحَرامِ، فبيَّنَ لهُمُ النَّبيُّ عَلَيْ أَنَّهُ عبدُ الله ورَسولُهُ، وأَنَّ الله تعالى لَنْ يُضيِّعهُ أبدًا، وأنَّ الله تعالى لَنْ يُضيِّعهُ أبدًا، وأنَّ الله تعالى لَنْ يُضيِّعهُ أبدًا، وأنَّ الصلحَ سيكونُ مقدِّمةً لِخيرٍ كثيرٍ ينالُه المسلمونَ، لكنَّهُمْ وأنَّ الصلحَ سيكونُ مقدِّمةً لِخيرٍ كثيرٍ ينالُه المسلمونَ، لكنَّهُمْ تباطؤوا في التَّحللِ منَ الإحرامِ في الحديبيةِ التي أُحْصِروا فيها بالحلقِ وذبحِ الهدي، فدخلَ النَّبيُ على زوجتهِ أمِّ فيها بالحلقِ وذبحِ الهدي، فدخلَ النَّبيُ على زوجتهِ أمِّ

سلمةَ مهمومًا، فأشارتْ عليهِ أَنْ يخرجَ إِليْهِمْ، فينحرَ الهديَ، وَيحْلِقَ رَأْسَهُ، ففعلَ النَّبِيُّ عَلَيْ ذلك، فسارعَ المسلمونَ إلى الاقتداءِ بهِ.

#### .استنتجْ.

دلالةَ استشارةِ النَّبِيِّ عَلِي لزوجتِهِ أمِّ سلمةَ رفيها في هذا المَوضع.

كانَ لصلح الحديبيةِ نتائجُ عدَّةً، منها:

١ - زيادةُ هيبةِ المسلمينَ في نفوس أعدائِهِمْ.

٢ - هيَّأ الصلحُ فترة أمانٍ للمسلمينَ، فانتشرَ الإسلامُ، ودخلَ فيه عددٌ كبيرٌ من الناسِ، حتَّى إِنَّ عددَ الذينَ دخلوا للإسلامَ بعدَ الصلحِ أكثرُ مِنْ عددِ مَنْ دخلوا فيهِ قبلُ.

# <u>معلومةُ إثرائيةُ</u>

نقضَتْ قريشٌ صُلْحَ الحديبيةِ في العامِ الثامنِ للهجرةِ بإعانَتِها بني بكرٍ على خُزاعةَ بالسلاحِ، وكانَ ذلكَ سببًا لفتح مكةَ.

- ٣ أَقرَّ الصلحُ حَقَّ المسلمينَ بدخولِ البيتِ الحرامِ، فقدْ أدَّى المسلمونَ العمرةَ بكلِّ حريةٍ وأمانٍ في العام السابع للهجرةِ، بدلاً منْ تلكَ الَّتي تحلَّلوا منها، وسُمِّيَتْ عُمرةَ القَضاءِ.
- ٤ إضعافُ هيبةِ قريشٍ في الجزيرةِ العربيةِ، ممَّا أدَّى إلى دخولِ بعضِ القبائلِ العربيةِ في حلفِ الرسول على دونَ خوف.

#### دروسٌ وعبرٌ منْ صلح الحديبية

لِصلح الحديبيةِ دروسٌ وأحكامٌ مستفادةٌ كثيرةٌ، منْها:

- ١ مشروعيةُ الصلح معَ الأعداءِ إذا كانَ ذلكَ في مصلحةِ المسلمينَ.
  - ٢ للصلح شروطٌ معلومةٌ يجبُ الالتزامُ بِها منَ الطرفين.
- ٣ المسلمونَ لا يسعونَ إلى الحربِ، فإذا وجدوا سبيلاً مشروعًا لتجنُّبها سلكوها.
  - ٤ يتَّخذُ القائدُ القرارَ المناسب، إذا رأى أنَّهُ في مصلحةِ الأُمَّةِ.
  - ٥ للإنسانِ في الإسلام قيمةٌ عظيمةٌ لا بدَّ منَ المحافظةِ عليْها.
    - ٦ المسلمُ يحترمُ مواثيقَهُ وعهودَهُ، ويلتزمُ بها.
    - ٧ وحدةُ المسلمينَ هي الأصلُ، وتزدادُ قوّةً عندَ الشدائدِ.

### نشاطُ بيتيُّ ...

(عَقْدُ الصلحِ مُلزمٌ للطرفينِ) بالرجوعِ إلى أحدِ كتبِ السيرةِ بيِّنْ ذلكَ مستعرضًا قصةَ أبي جندلِ بنِ سهيلِ بنِ عمرٍ وحينَما جاءَ فارًّا بدينِهِ إلى المسلمينَ بعدَ كتابةِ الصلحِ مباشرةً.

#### الأسئلةُ

- ١- ما سببُ خروج المسلمينَ إلى الحديبيةِ في العام السادسِ للهجرةِ؟
- ٢- ما الشُّواهدُ الدُّالَّةُ على أنَّ خروجَ المسلمينَ إلى مكَّةَ عامَ الحديبيةِ كانَ لِلْعمرةِ فقطْ؟
  - ٣- علِّلْ مَا يَأْتِي:
  - أ شُمِّيَتْ بيعةُ المسلمينَ للرسولِ يومَ الحديبةِ باسم بيعةِ الرضوانِ.
    - ب- كانَ صلحُ الحديبيةِ سَببًا لفتح مكةَ في السنةِ الثامنةِ للهجرةِ.
      - جـ تَغييرُ النَّبِيِّ عَلَيْ الطَّريقَ المعتادةَ حتَّى لا يُلاقيَ قريشًا.
        - ٤ اذكر بنودَ صلح الحديبيةِ.
        - ٥ اذكرْ ثلاثةَ دروسٍ وعبرٍ استفدتَها منْ صلح الحديبيةِ.

# فتحُ خيبر

(دروسٌ وعبرٌ)

فِي السَّنةِ السَّابعةِ للهجرةِ طلبَ النَّبيُّ الْمَابعةِ المُحروجَ إلى خيبرَ؛ لمعاقبةِ يهودِ خيبرَ الذينَ تآمروا معَ مشركي قريشٍ يهودِ خيبرَ الذينَ تآمروا معَ مشركي قريشٍ يومَ الأحزابِ وحرَّضوا بني قريظةَ على نقضِ عهدِهِمْ معَ الرسولِ عَلَيْ.

اتَّسمتْ خُطَّةُ النَّبيِّ عَلَيْ الى خيبرَ بالسريةِ والسرعةِ؛ لكيْ يُفاجِئَ اليهودَ قبلَ أَنْ يستعدوا للقتال.

# أُولًا فتحُ حصونِ خيبرَ ﴿ الْمُؤْلِمُ الْمُ

وصلَ المسلمونَ إلى مزارعِ خيبرَ صباحًا، فاختبأ أهلُها في حصونهِم المنيعةِ، وابتدأ الحصارُ، واشتدَّ الرميُ، واستمرَّ بضعةَ عشرَ يومًا.

# \_معلومةً إثرائيةً

تَبعُدُ منطق قُ خَيْبرَ (١٦٠ كم) إلى الشَّمالِ مِنَ الْمَدينةِ المُنوَّرةِ، وتتَّصفُ بأنَّها أرضٌ ذاتُ نخيلٍ ومزارع، وحصونٍ وقلاعٍ.



خريطةُ مسير النَّبيِّ ﷺ الى خيبرَ.

قَالَ اللهُ تَعَالَى عَنِ اليهودِ: ﴿ لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَّى مُعَصَّنَةٍ أَوَمِن وَرَآءِ جُدُرْ ﴾ (سورةُ الحشرِ، الآيةُ ١٤)، ما دلالةُ احتماءِ اليهودِ بالحصونِ والجُدُرِ؟

عندما استعصى على المسلمينَ فتحُ بَعضِ الحصونِ، قالَ النَّبيُّ ﷺ: «لأُعْطِيَنَ الرَّايةَ غدًا رَجُلًا يفتحُ اللهُ عَلَى يَدَيْهِ، يُحِبُّ اللهُ ورَسولُهُ» (١)، فتمنى كلُّ صحابيٍّ أنْ يحظى بهذهِ المنزلةِ.

وفي الصباحِ نادى النَّبيُّ عَليَّ بنَ أبي طالبٍ عليَّه، وأعطاهُ الراية، ووصَّاهُ بقولِهِ: «انْفُذْ عَلَى

حُمْرُ النَّعَمِ: الإبلُ الحمرُ، وهي أنفسُ أموالِ العربِ.

تعلَّمُ

رِسْلِكَ حتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلاَمْ، وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللهِ فِيهِ، فَوَاللهِ لأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِدًا خَيْرُ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ النَّعَمِ» (٢)، فأخذَ الراية عليُّ فَيْ مُ وتقدَّمَ إلى أحدِ حُصونِهِمْ ففتحَهُ اللهُ تعالى عليْهِ، وتقدَّمَ إلى أحدِ حُصونِهِمْ ففتحَهُ اللهُ تعالى عليْهِ، ثمَّ أخذت باقي حصونِهِمْ تسقطُ تباعًا.

..ناقِش

جاءَ الْإسلامُ لهدايةِ النَّاسِ لا لِحربِهِمْ.

وقَدْ سمَّى اللهُ تَعالَى ذلك فَتْحًا، فقالَ: ﴿ لَقَدُ رَضِى ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُوْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ اللَّشَجَرَةِ فَعَامَ مَا فِي قُلُو بِهِمَ فَأَنَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمُ وَأَثَابَهُمُ فَتَعًا قَرِيبًا ۞ وَمَعَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَ أَوَكَانَ الشَّجَرَةِ فَعَامِ مَا فِي قُلُو بِهِمَ فَأَنْ لَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمُ وَأَثَابَهُمُ فَتَعًا قَرِيبًا ۞ وَمَعَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَ أَوَكَانَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمُ وَأَثَابَهُمُ فَتَعًا قَرِيبًا ۞ وَمَعَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَ أَوَكَانَ السَّكِيمَةُ فَتَعَالَمُ اللهُ عَنْ إِزَّا حَكِيمًا ﴾ (سورةُ الفتح، الآيتانِ ١٨-١٩).

<sup>(</sup>١) متفقُّ عليه.

<sup>(</sup>٢) متفقٌ عليه.

# <u>معلومةُ إثرائيةُ</u>

موافقةُ النَّبِيِّ عَلَى أَنْ يَزرعَ اليَهودُ الأرضَ مُقابلَ نِصفِ الْمَحصولِ دليلٌ على مشروعيةِ المُزارعةِ.

بعدَ فتحِ الحصونِ اضطرَّ اليهودُ إلى طَلبِ الصلحِ؛ على أَنْ يَحْقِنَ الرَّسولُ عَلَى دماءَهُمْ، وأَنْ يسمحَ لهُمْ بالخروجِ مِنْ خَيْبرَ، فوافقَ عَلَى ذلكَ، ثُمَّ جاؤوا يرجونَهُ مرَّةً أخرى البقاءَ على زراعةِ الأرضِ، وعلى أَنْ يكونَ للمسلمينَ نصفُ المحصولِ، فوافقَ النَّبيُّ على ذلكَ.

# 

كان لِفتح خيبرَ نتائجُ عديدةٌ، منْها:

١ - استسلامُ بَقيةِ القبائلِ اليهوديةِ في الجزيرةِ العربيةِ، وطلبُها الصلحَ، مثلُ: يهودِ فَدَكَ، وتيماءَ، ووادي القُرى.

٢ - زيادةُ هيبةِ المسلمين داخلَ الجزيرةِ العربيةِ وخارجَها.

# دروسٌ وعبرٌ منْ فتحِ خيبرَ

- ١ ضرورةُ أخذِ الحيطةِ والحذر منْ مكر الأعداءِ.
- ٢ الاستعانةُ على قضاءِ الحوائج بالسريةِ والكتمانِ.
- ٣ قبولُ الصلح معَ الأعداءِ إذا كان فيهِ نفعٌ للمسلمينَ.
- ٤ المسلمونَ سِلْمٌ على منْ سالمَهُمْ، وحربٌ على منْ حاربَهُمْ.
- ٥ إرسالُ اللهِ تعالى النَّبيَّ داعيًا للناسِ، وهاديًا لهُمْ، وليسَ لحربِهِمْ وقتلِهِمْ.

# فَكُرْ

بعدَ فتحِ خيبرَ أرسلَ النّبيُ عَلَيْ عمرَ بنَ مسعودِ الثقفيّ وغيلانَ بنَ سلمةَ عَيْمًا إلى اليمنِ لتعلّمِ صناعةِ المنجنيقِ. مَا الدرسُ الذي تستفيدُهُ منْ ذلك؟

#### الأسئلةُ

- ١ ما سببُ فتح خيبرَ؟
- ٢ ماذا عملَ النَّبيُّ عَلِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ
  - ٣- اذكُرْ نتيجتينِ لفتح خَيْبرَ.
- ٤ ضَعْ إشارةَ (٧) أمامَ العبارةِ الصَّحيحةِ، وإشارةَ (١) أمامَ العبارةِ الخَطأ في مَا يَأْتي:
- أ ( ) كَانَ فَتَحُ خَيْبَرَ سَبِبًا فِي هُرُوبِ الْقَبَائِلِ الْيَهُودِيَّةِ الْأُخْرِي مِنَ الْجَزِيرةِ العربيَّةِ.
  - ب ( ) الْمسلمونَ يَستفيدونَ ممَّا عندَ غَيرِهم مِنْ عُلوم.
- ج- ( ) رَفضَ النَّبيُّ عَلَى زراعةِ الأرضِ.
- د ( ) المسلمُ يحرصُ عَلَى دعوةِ النَّاسِ إلى الخيرِ وهدايتِهِمْ إلى الطَّريقِ المستقيم.

# حالاتٌ ترقيقُ الرَّاءِ فيها أَوْلى منْ تفخيمها

# الدرسُ الرابعَ عشرَ

تعرّفْتَ سابقًا الحالاتِ الَّتي يكونُ فيها تفخيمُ الرَّاءِ أَوْلَى منْ تَرقيقِها، وستتعرَّفُ في هذا الدرسِ الحالاتِ الَّتي يكون فيها التَّرقيقُ أَوْلى.

#### أتأمَّلُ وألاحظُ

أَتَأُمَّلُ نُطقَ الرَّاءِ في الْمَواضِع الآتِيةِ:

(فِرُقٍ- ٱلْقِطُرِّ- وَنُذُرِ- يَسُرِ)

أُلاحظُ أَنَّ الرَّاءَ فِي الْمَواضِعِ السَّابِقةِ يمكنُ أَنْ تُفخَّمَ، ولكنَّ ترقيقَها أيسرُ على اللِّسانِ.

### ٲؚؾۼڷؙؙؙؙٞٛ

أستنتجُ أنَّ الرَّاءَ يكونُ ترقيقُها أَوْلي منْ تَفخيمِها في المواضِع الآتيةِ:

١ - ﴿ فِرَقِ ﴾ (سورةُ الشعراءِ، الآيةُ ٦٣): يجُوزُ فِيها التَّرقيقُ والتَّفَخيمُ وقفًا ووصلاً، والتَّرقيقُ أَوْلي.

٢ - ﴿ ٱلْقِطْرِ ﴾ (سورةُ سبأُ، الآيةُ ١٢): تُرقَّقُ وصلاً بِسَببِ الْكَسَرِ، أمَّا وقفًا ففيها الوَجْهَانِ، والتَّرقيقُ أَوْلى.

٣ - ﴿ وَنُذُرِ ﴾ (سورةُ القمرِ، الآيةُ ١٦): في مَواضِعِها السِّتَّةِ الأُخرى في الْقرآنِ الْكريم.

٤ - ﴿ يَسْرِ ﴾ (سورةُ الفجرِ، الآيةُ ٤): تُرَقَّقُ وقفًا ووصلاً.

#### أتدرَّبُ

أتدربُ على نُطْقِ الرَّاءِ مُفخَّمةً ومُرقَّقة في الْمَواضِع الآتيةِ:

﴿ وَٱلْفَخِي ۞ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ۞ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ ۞ وَٱلْيَلِ إِذَا يَسَمْرٍ ۞ هَلُ فِي ذَالِكَ قَسَمُ لِّذِي حِجْمٍ ۞ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ۞ ﴾ (سورةُ الفَحْرِ، الآياتُ ١-٧).

# أتلو وأطبِّقُ

# سورةُ يوسفَ عليهِ السلامُ الآياتُ الكريمةُ (٠٥ - ٦٦)

قالَ اللهُ تَعالى:

وَقَالَ ٱلْمُلِكُ ٱلنُّونِي بِحِيد فَلَمَّا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَسُتَلَّهُ مَا بَالْ ٱلنِّسُوقِ ٱلَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي كِيدِهِنَّ عَلِيمٌ ٥ مَا خَطُّ بُكُنَّ إِذْ رَاوَدِ ثُنَّ يُوسُفَ عَن نَّفَي فِي عَنْ اللهِ عَلْمَ اللهِ مَاعَلِمْنَاعَلَيْءِ مِن سُوعٍ قَالَتِ أَمْرَأَتُ ٱلْعَرْبِزِ ٱلْكِنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُّ أَنَارَا وَدَيُّهُ وَعَن نَّفَسِهِ وَإِنَّهُ وَلَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ ٥ وَالْكَ لِيَعْلَمَ أَنِّي لَمْ أَخُنُهُ بِٱلْغَيْبِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي كَيْدَ ٱلْخَآبِنِينَ ٥ وَمَا أَبُرِي مُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةُ بِالسُّوءِ إِلَّامَارَجِ مَرَيَّ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمُ ٥ وَقَالَ ٱلْمَالِكُ ٱتَّنُونِي بِهِ مَا أَسْتَخْلِصُهُ لِنَفْسِى فَلَمَّا كُلَّمَهُ وَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينُ ۖ فَالْكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينُ اللَّهِ قَالَ ٱجْعَلَىٰ عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ٥ وَكَذَالِكَ مَكِّنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآءُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَاءً وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَلَاجُرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ۞ وَجَآءَ إِخُوةً نُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِرُ وِنَ ١٠ وَلَكَا

جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِم قَالَ ٱتْنُونِي بِأَخٍ لَّكُمُ مِّنَ أَبِيكُمُ أَلَا تَرَوُنَ أَنِّي أُوفِي ٱلْكَيْلَ وَأَنَا ْخَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴿ فَإِن لَّمْ تَأْتُونِي بِهِ فَلَا كَيْلَ لَكُرُعِندِي وَلَا نَقْرَبُونِ فَ قَالُواْ سَنُرُ وِدُعَنَّهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَاعِلُونَ فَ وَقَالَ لِفِتْكَنِهِ أَجْعَلُواْ بِضَاعَنَهُمْ فِي رِجَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعُرِفُونَهَ إِذَا انْقَلَبُواْ إِلَّى أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ الله فَامَّا رَجَعُواْ إِلَى أَبِيهِمْ قَالُواْ يَكَأَبَانَا مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْلُ فَأْرُسِلْ مَعَنَا أَخَانَا مُكْتَلُ وَإِنَّا لَهُ وَلَحَلَفِظُونَ اللَّهُ الْحَلَفِظُونَ اللَّهُ قَالَ هَلْ ءَامَنْ كُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنْكُمْ عَلَيْ أَخِيهِ مِن قَبْلُ فَاللَّهُ خَيْرٌ حَلِفِظًا وَهُو أَرْحَهُ الرَّحِمِينَ ۞ وَلَتَا فَتَحُواْ مَتَاعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَاعَنَهُمْ رُدَّتْ إِلَيْهِمِّ قَالُواْ يَأْبَانَا مَانَبُغِي هَاذِهِ وبضَاعَتُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا وَيَحَارُ أَهْلَنَا وَيَحْفَظُ أَخَانَا وَنَازُدَادُ كَيْلَ بَعِيرٌ ذَالِكَ كَيْلُ يَسِيرٌ ﴿ قَالَ اللَّهِ عَالَ اللَّهُ اللَّهُ عَالَ اللَّ لَنَ أُرْسِلَهُ, مَعَكُمُ حَتَّىٰ تُؤْتُونِ مَوْثِقًا مِّنَ ٱللَّهِ لَتَأْثُنِّنِي بِمِهَ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ فَامَّا ءَاتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ١

# أُقوِّمُ تعلُّمي وأدائِي

١ - أستخرجُ من سورة يوسفَ ثلاثة مواضعَ تُفخَّمُ فيها الرَّاءُ.
 ٢ - أنطقُ حرفَ الرَّاءِ مرقَّقًا في حالة الوقفِ عَليْهِ في الموضعينِ الآتيينِ:
 (يَسِيرُ - بَعِيرٍ).

# التلاوةُ البيتيةُ

أرجعُ إلى المصحفِ الشَّريفِ (سورةِ يونسَ)، ثمَّ:

١ - أتلو الآياتِ الْكريمةَ (٧١-٨٩)، مُراعيًا أحكامَ تَفخيم الرَّاءِ وترقيقِها.

٢ - أستخرجُ ثلاثةَ مواضعَ تُرقَّقُ فيها الرَّاءُ وأَنطُقُها جيدًا.



# آدابُ الطَّريق

الدرسُ الخامسَ عشرَ

# اقرأ الْحديثَ النبويُّ الشريفَ

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ ﴿ مَنِ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: ﴿ إِيَّاكُمْ وَالجُلُوسَ فِي الطُّرُقَاتِ ﴾ فَقَالُوا: يَا رَسُولُ اللهِ ، مَا لَنَا مِنْ مَجَالِسِنَا بُدُّ نَتَحَدَّثُ فِيهَا ، فَقَالَ: ﴿ إِذْ أَبَيْتُمْ إِلَّا الْمَجْلِسَ ، فَأَعْطُوا لَيَا رَسُولُ اللهِ ؟ قَالَ: ﴿ غَضُّ البَصَرِ ، وَكَفُّ الأَذَى ، وَرَدُّ الطَّرِيقَ حَقَّهُ ﴾ قَالُوا: وَمَا حَقُّ الطَّرِيقِ يَا رَسُولُ اللهِ ؟ قَالَ: ﴿ غَضُّ البَصَرِ ، وَكَفُّ الأَذَى ، وَرَدُّ السَّلاَمِ ، وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ ، وَالنَّهْيُ عَنِ المُنْكَرِ ﴾ (١) وفي روايةٍ أخرى زيادةٌ جاءَ فيها: ﴿ إِرْشَادُ السَّبِيلَ ، وَتغيثُوا الملهوفَ ﴾ (٢).

# فكُرْ

عَلامَ يدَلُّ حِوَارُ الصَّحابةِ عَيْهُ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ بخصوصِ الْجُلوسِ في الطَّريقِ؟

### شرحُ الحديثِ الشريفِ

الطَّريقُ منَ المرافقِ العامَّةِ الَّتي نشتركُ فيها معَ غيرِنا؛ لذلك، حذَّرَ رسولُ اللهِ عَلَيْ منَ الجلوسِ في الطَّريقِ؛ لأنَّهُ مَظِنَّةُ لإعاقةِ الطريقِ وإيذاءِ الناسِ، فالنَّاسُ شُركاءُ في طُرُقِهم الَّتي يسيرونَ عليهَا؛ لذلك وضعَ الإسلامُ لهذهِ الطَّرقِ حُقوقًا تَحفظُ عَلَى النَّاسِ أَخَلاقَهُمْ، وتُديمُ الموَدة الطَّرقِ حُقوقًا تَحفظُ عَلَى النَّاسِ أَخَلاقَهُمْ، وتُديمُ الموَدة

**التعريفُ براوي الحديثِ** سعدُ بْنُ مَالِكِ بْن سِنَانِ الأَنْصَارِيِّ

صحابيٌ جليلٌ مِنْ سَاداتِ الأَنصارِ، ومنْ رواةِ الحديثِ، تُؤفِّيَ سَنَةَ ٤٧هـ.

بَينَهُمْ، وتمنعُ إيذاءَ بعضِهِمْ أوِ التضييقَ عليهِمْ، والمرادُ بالجلوسِ في الطرقاتِ، فعلُ كلِّ ما يؤدِّي إلى إعاقةِ السيرِ فيها أوْ إيذاءِ الناسِ، سواءً أكانَ بالجلوسِ أو باصطفافِ السياراتِ في الأماكنِ الممنوعةِ،

<sup>(</sup>١) متفقّ عليه.

<sup>(</sup>٢) سننُ أبي داودَ، وهوَ صحيحٌ.

أو وضعِ البضائعِ على الأرصفةِ، فإنْ وُجدتْ ضرورةٌ للجلوسِ في الطريقِ، فيجبُ مراعاةُ الآدابِ الآتية:

# ١- غضُّ الْبَصَرِ

يَجِبُ عَلَى كُلِّ مُسلمٍ رَزَقَهُ اللهُ تَعالَى نعمةَ البصرِ القِيامُ بحقِّها منَ الشكرِ، وشُكرُها يتمثَّلُ في استعمالِها في ما خُلِقَتْ لَهُ مِنْ طَاعةِ اللهِ تَعالَى، وكفِّها عمَّا حرَّمَ اللهُ تَعالَى النَّظرَ إليهِ، قَالَ اللهُ تعالى: ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِ يَغُضُّواْ مِنَ أَبُصَ رِهِمَ ﴾ (سورةُ النَّورِ، الآيةُ ٣٠).

وفِي الْحَديثِ الشَّريفِ تأكيدُ غَضِّ الْبَصَرِ عندَ الجُلُوسِ فِي الطُّرْقَاتِ، لِمَا يترتَّبُ عَلَى إِطلاقِ البُّصَرِ منْ آثارٍ كَثيرةٍ منْهَا النَّظُرُ إِلَى مَا لا يَحِلُّ، وإلى ما يُؤذي النَّاسَ، ومنْ ذلكَ عادةُ بعضِ الْجَالِسينَ فِي الطَّريقِ التَّدخُلُ في خُصوصيَّاتِ النَّاسِ ممَّا لا مصلحةَ لهُم فِي معرِفَتِهِ وكَشْفِهِ، فيتتبَّعونَ بأبصارِهِمْ ما يَحملُ المارَّةُ بأيديهمْ منْ أمتعةٍ ونحوها.

وكذلكَ ما يفعلُهُ بعضُ النَّاسِ منَ الاطِّلاعِ عَلَى مَا بداخلِ السَّيَّارات؛ لمعرفةِ مَا فِيها، ولا سيَّما عندَ الزِّحامِ والوُقوفِ، والعبدُ مسؤولُ يومَ القيامةِ عمَّا أبصرَ بعينَيْهِ، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِدِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمَعَ وَٱلْبُصَرَ وَٱلْفُؤَادَكُلُّ أُولَاَ إِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴾ (سورةُ الإسراءِ، الآيةُ ٣٦).

# ٢ - كفُّ الأَذي

وذلكَ بعدمِ التَّعرُّضِ لأحدٍ بالأَذى، إمَّا بالْقَوْل كَوصْفِهم بكلامٍ غيرِ لائقٍ، وإمَّا بالْفِعْلِ، ويشملُ ذلكَ إلحاقَ الضَّررِ بِالمارَّةِ، كتضييقِ الطَّريقِ عليهم، أو الاعتداءِ عَلى الأرصفةِ منَ الْبَاعةِ، أو استغلالِ الطَّريقِ العامِّ في المناسباتِ الخاصَّةِ، أوْ إلقاءِ القَاذوراتِ والنَّفاياتِ في غَيْر أماكنِها المخصَّصةِ لها.

ويُعدُّ كَفُّ الأَذى عَنِ الطَّريقِ مِنْ أَنَفَعِ الأعمالِ الَّتي يتقرَّبُ بها المسلمُ إلى اللهِ عزَّ وجلَّ. فَعنْ أَبي بَرْزَةَ ﴿ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَّمْنِي شَيْئًا أَنْتَفَعُ بِهِ، قَالَ: ﴿ اعْزِلِ الْأَذَى عَنْ طَرِيقِ اللهِ عَلِّمْنِي شَيْئًا أَنْتَفَعُ بِهِ، قَالَ: ﴿ اعْزِلِ الْأَذَى عَنْ طَرِيقِ اللهِ عَلِّمْنِي شَيْئًا أَنْتَفَعُ بِهِ، قَالَ: ﴿ اعْزِلِ الْأَذَى عَنْ طَرِيقِ اللهِ عَلَّمْنِي شَيْئًا أَنْتَفَعُ بِهِ ، قَالَ: ﴿ اعْزِلِ الْأَذَى عَنْ طَرِيقِ اللهِ عَلَّمْنِي اللهِ عَلَّمْنِي شَيْئًا أَنْتَفَعُ بِهِ ، قَالَ: ﴿ اعْزِلِ الْأَذَى عَنْ طَرِيقِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَل

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

استنتج

أُمرَيْنِ آخريَنِ يَظهَرُ فيهما الأَذي عَلَى الطُّرُقاتِ في مُجتمَعِكَ.

وإماطةُ الأذى عن الطَّريقِ من الإِيمانِ، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَلَيْهُ، قَالَ رَسولُ اللهِ عَلَيْ: «الإِيمَانُ بِضْعُ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ»(١)، ونظرًا إلى أهمية إِماطةِ الأَذى؛ فقد جعلَ اللهُ تعالى لفاعلِها التَّوابَ الجزيلَ ومغفرةَ الذنوب، عنْ أبِي هُرَيْرَةَ عَلَيْهُ، أَنَّ رَسولُ اللهِ عَلَيْ، قَالَ: «بَيْنَمَا رَجُلُ يَمْشِي بِطَرِيقٍ، وَجَدَ غُصْنَ شَوْكٍ عَلَى الطَّريق، فَأَخَرَهُ فَشَكَرَ اللهُ لَهُ فَعَفَرَ لَهُ»(٢).

# ٣ - رَدُّ السَّلام عَلَى مَنْ يُلْقِيهِ

مَنْ جَلَسَ فِي طَرِيقٍ يَمرُّ بِهِ النَّاسُ يُسلِّمُونَ عليْهِ، فعليْهِ أَن يَردَّ السلامَ على مَنْ سلَّمَ عليْهِ، قَالَ الله تَعالَى: ﴿ وَإِذَا حُيِيّةُ مِ النَّاسُ يُسلِّمُ اللهِ تَعالَى: ﴿ وَإِذَا حُيِيّةُ مِ مِنْ سَلَّمَ عَلَيْهِ اللهِ تَعالَى: ﴿ وَإِذَا حُيِيّةُ مِ مَنْ سَلَّمَ عَلَيْهِ اللهِ تَعالَى: ﴿ وَإِذَا حُيِيّةُ مِ مَنْ سَلَّمَ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ ١٨٥).

ومنْ حُسنِ الأَدَبِ واكتسابِ الأَجرِ ردُّ السلامِ عَلَى مَنْ يُلقيهِ بغضِّ النظرِ عنْ منزِلَتِهِ، أَوْ جِنسِهِ، أَوْ دينهِ، فعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و هَيْنَا، أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَلَى: أَيُّ الإِسْلاَمِ خَيْرٌ؟ وَنَطْعِمُ الطَّعَامَ، وَتَقْرَأُ السَّلاَمَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ »(٣).

ومنَ الآثارِ المترتبةِ عَلَى رَدِّ السَّلام:

أ - شيوعُ الأمنِ بيْنَ النَّاس، وإزَ الهُ الضَّغائنِ بينَهم، وهُوَ سببٌ مِن أَسبابِ الْمَحبَّةِ وَالْمَودَّةِ في المجتمع، ودليلٌ عَلَى التَّواضِع، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَىٰ:

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

<sup>(</sup>٢) متفقٌ عليهِ.

<sup>(</sup>٣) متفقٌ عليهِ.

«لا تَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حتَّى تُوْمِنُوا، وَلا تُوْمِنُوا حتَّى تَحَابُّوا، أَوَلا أَدُلُّكُمْ عَلَى شَيْءٍ إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ؟ أَفشُوا السَّلامَ بينكم»(١).

ب - مُضاعفةُ الحَسنَاتِ، فعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ ﴿ وَأَنَّ رَجُلًا جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ ﴾ فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، اللهِ، فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ وَاللهِ وَبَرَكَاتُهُ، فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ فَقَالَ النَّبِيُ فَقَالَ النَّبِيُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، فَقَالَ النَّبِيُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، فَقَالَ النَّبِيُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ،

## ٤ - الأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ

ينبغي للْجَالِسِ إذا رأى أمرًا أو سلوكًا خارجًا عن قيمِ الإسلامِ وأحكامهِ أنْ يخاطبَ النَّاسَ وينصحهُم بشأنِهِ بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ.

### ٥ – إرشادُ عابرِ السَّبيلِ

يجدرُ بالجالسِ في الطريقِ المبادرةُ إلى تقديمِ المساعدةِ لمَنْ يطلبُها منَ النَّاسِ (المارَّةِ) قدرَ استطاعتهِ؛ عنْ أبي هريرةَ عَنْ اللَّهِ قَالَ: عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْها، قَالَ: « يُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ، يُحَامِلُهُ عَلَيْهَا، أَوْ يَرْفَعُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ، وَدَلُّ الطَّريقِ صَدَقَةٌ»(٣).

..ناقِشْ .....

مع زُملائِكَ صُورًا أُخرى تُقدِّمُ فيها المساعدةَ للنَّاسِ في الطَّريقِ.

#### ٦- إغاثةُ المَلهوفِ

أَيِ المظلومُ والمكروبُ والمضطرُّ وصاحبُ المُصيبةِ ومَنْ وقَعَ عليهِ اعتداءٌ في الطَّريقِ، فعَلَى المجالسِ المبادرةُ إلى نَجْدِةَ هؤلاءِ وتقديم المساعدةِ اللازمةِ.

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

<sup>(</sup>٢) سننُ الترمذيُّ، وهو حديثٌ صحيحٌ.

<sup>(</sup>٣) صحيحُ البخاريِّ.

,..ناقش

يتجمعُ النَّاسُ حولَ المصابينَ في حوادثِ السياراتِ، ممَّا يُعيقُ إسعافَهُمْ، ناقشْ ذلكَ في ضوءِ الْحديثِ الشَّريفِ.

#### القيمُ المستفادةُ منَ الحديثِ الشريفِ

- ١ ألتزمُ آدابَ الطَّريقِ عندَ الجلوس فيها.
  - ٢ أحترمُ خُصوصيَّاتِ الآخرينَ.
- ٣ ألتزمُ قوانينَ المرورِ والسيرِ، ولا سيَّما الإشاراتُ الضوئيةُ، وأولوياتُ المرورِ، والوقوفُ والتوقفُ.
  - ٤ أراعي العبورَ منَ الأماكنِ المخصصةِ للمشاةِ.

#### ..نشاطُ ختاميًّ

مَا رأيُكَ في السُّلوكِ الظَّاهرِ في الصُّورةِ؟



#### الأسئلةُ

- ١ مِنْ حقوقِ الطَّريقِ كَفُّ الأَذى، وضِّحْ ذلكَ.
- ٢ ما حكمُ رَدِّ السَّلام؟ ادْعَمْ إجابتَكَ بِدليلِ شَرعيٍّ.
  - ٣ علِّلْ ما يأتي:
- أ نَهِيُ الرَّسولِ عَلَيْ عَن الجُلوس في الطُّرُقاتِ.
- ب الأمرُ بغضِّ البصرِ في حالِ الجُلوسِ في الطَّريقِ.
  - ٤ ما رأيُكَ في المواقفِ الآتيةِ:
- أ طَلبَ إليكَ زميلُكَ الجلوسَ عَلَى قَارِعةِ الطَّرِيقِ لرُويةِ الْمَارَّةِ.
  - ب مرَّ والدُكَ قربَ عاملِ وطنِ فسلَّمَ عليهِ.
  - جـ ألقى أخوكَ النُّفاياتِ منْ نافذةِ السيَّارةِ في الطَّريق الْعامِّ.
  - د دَعا صديقُكَ الجالسينَ في الطَّريقِ إلى الصَّلاةِ جماعةً.
- هـ بادرَ شقيقُكَ، وهُوَ جالسٌ في الطَّريقِ، إلى مساعدةِ رَجلٍ كبيرٍ في السِّنِّ ليقطعَ الشارعَ.
  - ٥ اكتب الْحديثَ الشَّريفَ غَيبًا.

## اهتمامُ الإسلام بالبيئة

خلقَ اللهُ تَعالَى الكُوْنَ واستخلفَ فيه الإنسانَ، وهيَّأَ لهُ مقوِّمات الحياة واستمرارَها، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَسَخَّرَ لِكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنهُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُ وَنَ ﴾ (سورةُ الْجَاثِيةِ، الآيةُ ١٣)، وجعلَ كلَّ تلْكَ المقوِّمات أمانةً لدى الإنسان، وأمرَهُ بالمحافظةِ عليْها، وحذَّرَهُ من أيِّ إفسادِ لها، قَالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَلَا نُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصُلَحِهَا ۚ ذَالِكُمُ خَينُ لَّكُمْ إِن كُنتُ مُتُّولِمِ إِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ٥٨).

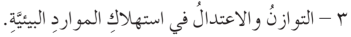
# أولًا عفهوم البيئة

البيئةُ: هيَ المحيطُ الَّذي تعيشُ فيه الكائناتُ الحيَّةُ جميعُها (الإنسانُ، والحيوانُ، والنباتُ)، وغيرُ الحيَّة مثلُ: الهواء، والتراب، والمباني، والطرقات.

> اعتنى الإسلامُ بالبيئةِ، وقدْ تمثَّلُ ذلكُ في توجيهاتِ سلوكيةِ متنوعةِ، أهمُّها:

١ - الحرصُ عَلى بقاءِ موارد البيئة صَالحةً؛ لأنَّ استمرار حياة الإنسان قائمٌ عليها.

٢ - تعزيزُ الحسِّ الجَمَاليِّ لدى الإنسانِ، قَالَ رَسولُ اللهُ ﷺ: ﴿إِنَّ اللهَ جميلٌ يحبُّ الجمال)(١).



<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

#### ثانيًا منْ مَجالات اهتمام الإسلام بالبيئة



وجَّهَ الإسلامُ الإنسانَ إلى كيفيَّةِ المحافظةِ عَلَى البيئةِ في مجالاتِها المتنوِّعةِ، ومنْها ما يأتي: ١ - النظافةُ العامَّةُ

حتَّ الإسلامُ عَلَى نظافةِ الأماكن العامَّةِ، فقَالَ النَّبيُّ عَلِيٌّ: ((إماطةُ الأذي عن الطريقِ صدقةٌ))(١). ويدخلُ في ذلكَ إزالةُ الأذى عن البيوتِ ودور العبادةِ والمدارس والطَّرقِ والحدائق العامَّةِ والمؤسساتِ والمستشفياتِ، ووسائل النَّقل، وغيرِها. وعدَّ النَّبيُّ عَلَيُّ إلقاءَ القاذوراتِ في المَرافقِ العامَّةِ سببًا لجَلْبِ اللَّعنةِ لمَنْ يُلِقيها، قَالَ رَسولُ اللهِ عَلَيُّ: «اتَّقُوا اللَّعَّانَيْن»، قَالُوا: وَمَا اللَّعَّانَانِ يَا رَسولُ اللهِ؟ قَالَ: «الَّذي يَتَخَلَّى (٢) في طريقِ النَّاس أَوْ في ظِلِّهِمْ (٣). وقدْ جعلَ الإسلامُ لإزالةِ الأذي عن الطريق أُجْرًا كأجر الصَّدَقةِ، فإنَّ الإهمالَ بالنَّظافةِ يُشوِّهُ

المظهرَ العامَّ لَهَا، ويكونُ سبَبًا في تلويثِ البيئةِ الْمُحيطةِ، وانتقَالِ الأمراض المعديةِ.

فگر

اقترحْ حَلًّا لِمُشكلةِ النُّفاياتِ المنزليَّةِ اليوميَّةِ وتراكُمِها أمامَ المنازلِ.

إِن المصانعَ، والسيَّاراتِ، والقطاراتِ، والبواخرَ، قد تُسبِّبُ تلوُّثًا للبيئةِبمُخلَّفاتِها، وذلكَ بزيادةِ نسبةِ الموادِّ السَّامَّةِ في الهواءِ والماءِ والترابِ؛ وهذا يُشكِّلُ خطرًا عَلى الكائناتِ الحيَّةِ جميعها، ممّا يوجبُ الانتباهَ لذلكَ والاهتمامَ به للحدِّ منهُ وإنهائه.

<sup>(</sup>١) متفقّ عليه.

<sup>(</sup>٢) يتخلَّى : أي يقضى حاجتَه.

<sup>(</sup>٢) صحيحُ مسلم.

#### ٢ - العنايةُ بالثَّروةِ النَّباتيَّةِ

النّباتاتُ مصدرٌ لِغذاءِ الإنسانِ، وهي تُنقِّي الجَوَّ منْ ثاني أُكسيدِ الكربونِ، وتُضفي لمسةً جماليةً على البيئة؛ لذا، حتَّ الإسلامُ عَلَى زراعةِ الأَرضِ على البيئة؛ لذا، حتَّ الإسلامُ عَلَى زراعةِ الأَرضِ واستثمارِها، قَالَ رَسولُ اللهِ عَلَى: ((ما مِنْ مُسلم يغرسُ غَرْسًا، أَوْ يزرعُ زرعًا، فيأكلُ منْهُ طيرٌ، أَوْ بهيمةٌ، إلَّا كانَ لهُ به صدقةٌ) (۱)،

المزارعةُ: أَنْ يُسلِّمَ صاحبُ أَرضِ أرضَهُ غيرَ المزروعةِ لمنْ يزرَعُها، مقابلَ نِسبةٍ مِنَ الإِنتاجِ. المساقاةُ: أَنْ يسلِّمَ صاحبُ أرضٍ أرضَهُ المغروسةَ بالشَّجرِ لمَنْ يَهتمُّ بها، مُقابلَ نسبةٍ من الإِنتاجِ.

تعلَّمُ

وشجَّعَ عَلَى المزارعةِ والمُساقاةِ، وإحياءِ الأرض المَواتِ الَّتي لا يملكُها أحدٌ.

ونَهَى الإسلامُ عنْ كُلِّ ما يُفِسدُ الأرضَ ويؤذي النَّاسَ، ونهى أيضًا عنْ زِراعةِ ما يفسدُ التُّربةَ كالمخدِّرَاتِ، والدُّخانِ، وما شابهَهُما، وكذلكَ نهى عنْ قطعِ الأشجارِ الحرجيَّة؛ وإفسادِ التربةِ بإلقاءِ القاذوراتِ والنفاياتِ الكيماويةِ أو الذريةِ فيها؛ فإنَّ ذلكَ يُخلُّ بتوازنِ مواردِ البيئةِ وتوزيعِها، قَالَ الله تَعالَى: ﴿ وَلَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصَلَحِهَا ﴾ (سورةُ الأعرافِ، الآيةُ ٥٠).

#### فکّر

التَّدخينُ هوَ من أكثرِ المُلوِّ ثاتِ المُحيطةِ بالإنسانِ انتشارًا، فكِّرْ مع زُملائِكَ في كَيفيَّةِ التَّخلُصِ مِنْ هذهِ العادةِ السَّيِّئةِ.

### ٣ - المحافظةُ عَلى الثروةِ المائيةِ

الماءُ أساسُ الحياةِ، ولا يمكنُ أَنْ تستغنيَ عنْهُ الكائناتُ الحيَّةُ جميعُها، قَالَ الله تَعالى: ﴿ وَجَعَلَنَا مِنَ ٱلْمُآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ﴾ (سورةُ الأنبياءِ، الآيةُ ٣٠)، لذا يجبُ الْمُحافظةُ عَلى مَصادِرِ المياهِ صالحةً، وتَجميعُها في أماكنَ صحِّيّةٍ، ويتعينُ عَلى الإنسانِ التَّوقُفُ عن هَدْرِهِا والإسرافِ في استخدامِها، وقدْ نَهى الإسلامُ عنْ تَلويثِ الماءِ بالقاذوراتِ، كفتح المياهِ

<sup>(</sup>١) متفقٌ عليه.

العادمةِ عَلَى السُّدودِ أوِ الأَنهارِ، وإلقاءِ المخلفاتِ في المياهِ؛ لأنَّ المياهَ -أينَما وُجدِتَ-تنفعُ الكائناتِ الحيةَ، فإذا تلوَّثَتْ صارَتْ سَببًا في إيذائِها.

لفت الإسلامُ النَّظرَ إلى المحافظةِ عَلَى البحارِ صالحةً للانتفاعِ بها؛ فهي مصدرٌ لطعامِ الإنسانِ وزينتِهِ وترويجِهِ، وهي وسيلةٌ لِلنَّقلِ، ومكانُ عيشِ الأحياءِ البحريَّةِ، قَالَ الله تَعالَى: ﴿ وَهُوَ اللّهِ عَالَى اللهِ تَعالَى: ﴿ وَهُوَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَالَى اللهِ تَعالَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الشّواطِيءِ أو في الأماكن العامةِ. مخلفاتِ الرحلاتِ عَلَى الشّواطِيءِ أو في الأماكن العامةِ.

فكّرْ

ما التَّصرُّ فُ السَّليمُ عندما تشاهدُ ماسورةَ ماءٍ مكسورةً والمياهُ تتدفَّقُ مِنْها؟

### ٤ - رعايةُ الثَّروةِ الحيوانيَّةِ

للحيواناتِ منافعُ متنوِّعةٌ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَٱلْأَنْكَ مَ خَلَقَهَ الْكُرُ فِيهَا دِفَيُ وَمَنَهَا يَصنعُ لِباسَهُ و أَثَاثَهُ، وَعَلَيْهَا يُصلُورُ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُودِ ٱلْأَنْكَ مِ بُيُوتَ السَّتَ عَفْوُمَ الباسَهُ و أَثَاثَهُ، وعليها يُسافِرُ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُودِ ٱلْأَنْكَ مِ بُيُوتَ السَّتَ حَفُّونَهَا يَوْمَ طَعَنِكُم وَعِلَيْهَا يُسافِرُ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُودِ ٱلْأَنْكَ مِ بُيُوتَ السَّتَ حَفُّونَهَا يَوْمَ طَعَنِكُم وَعِنَ أَصُوافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشَعَارِهَا أَثَتَا وَمَتَعَا إِلَى حِينِ ﴾ (سورةُ النحلِ، الآيةُ مَلَى وَعِنْ أَصُوافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشَعَارِهَا أَثَتَا وَمَتَعَا إِلَى حِينِ ﴾ (سورةُ النحلِ، الآيةُ مَن الآيةُ عَالَى اللهُ عَلَيْهَا، واللهُ عَلَيْهَا، واللهُ عَلَى مَالِرُ فَقِ بالحيواناتِ وسقايتِها، والنَّفقَةِ علَيْهَا، واقامةِ الحظائرِ لَهَا، ونَهى النَّبِيُ عَنْ إيذاءِ الحَيواناتِ، ومنْ ذلكَ نهيهُ عنْ قتلِها، وحَبْسِها، وحَبْسِها، وحَبْسِها، وتَحْميلِها ما لا تُطيق، وقدْ جَعلَ اللهُ تَعالى إيذاءَها سببًا في دُخولِ ومَنْ عِها منَ الطَّعِام، وتعذيبِها، وتَحْميلِها ما لا تُطيق، وقدْ جَعلَ اللهُ تَعالى إيذاءَها سببًا في دُخولِ ومَنْ عِلَا اللهُ تَعالَى إيذاءَها سببًا في دُخولِ

<sup>(</sup>١) سننُ أبي داود، وهو حديثٌ صحيحٌ.

النَّار، كَما قَالَ عَلِيُّ: «عُذِّبتِ امرأةٌ في هرّةِ، سَجنتُها حتَّى ماتتْ، فدخلَتْ فيها النَّارَ، لا هيَ أَطْعَمتْهَا ولا سَقَتْهَا، إذْ حَبَسَتْهَا، ولا هي تَرَكَتْها تأكلُ منْ خُشَاش الأَرْضِ (١٠).

#### السُّلوكُ البيئيُّ المتوازنُ ثالثًا

خلقَ اللهُ سبحانَهُ وتَعالى الكُوْن، وَأحكمَ صنعَهُ بِدقَّةٍ بالغةٍ، قَالَ الله تَعالى: ﴿ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱلَّذِيَّ أَتَّقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (سورةُ النمل، الآيةُ ٨٨). وحَفِظَ لهُ التَّوازُنَ بينَ مُكَوِّناتِهِ، قَالَ اللهُ تَعالى عن الأرض: ﴿ وَأَنْ اللَّهِ عَامِنَ كُلُّ شَيْءٍ مَّوِّزُونِ ﴾ (سورةُ الحِجرِ، الآيةُ ١٩). وإنَّ الاستخدامَ الجائرَ للمواردِ يضرُّ بهذا التَّوازُنِ، وهُو ما نَهي عنهُ اللهُ تَعالى بقوْلِهِ: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لِلهُ يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ (سورةُ الأعراف، الآيةُ ٣١).

فعَلَى المسلم أَنْ يُحْسِنَ الاستفادةَ منْ هذهِ المواردِ، فلا يسرفُ في المُباح مِنْ طَعام، أوْ لباسٍ، أَوْ مَسكن، أَوْ أَثَاثٍ من غَير حاجةٍ، ولا يُتلِفُها، قَالَ رَسولُ الله عَلَيْ: «كُلُوا، واشْرَبوا، والبسوا،

\_تعلَّمُ

وتَصَدَّقوا، في غير إسرافٍ ولا مَخْيِلَةٍ» (٢)، ويتعينُ على المسلم أيضًا أنْ يتجنَّبَ كلَّ ما يؤُذيِهِ، فلا يتعاطى المخدراتِ، أوْ يشربُ المخيلةُ: الكِبْرُ. الخمرَ، أو الدخانَ، أوْ يتناولُ أيَّ أطعمةٍ فاسدةٍ، أوْ يعتدي عَلَى

أموالِ الآخرينَ وأنفُسِهِمْ، ومنْ أوجهِ الإسرافِ أيضًا رَفعُ أجهزةِ الصَّوْتِ على نحوِ يضرُّ الآخرينَ ويقلقُ راحتَهُمْ؛ فإنَّ ذلك كلَّهُ يمثلُ خَللاً في النظام البيئيِّ الَّذي هيَّأَهُ اللهُ تَعالَى للإِنسانِ.

يجبُ على المسلم أَنْ يكونَ صَديقًا مُحبًّا للبيئةِ، مُستمتعًا بِجمَالِها، قَالَ رَسولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ الدُّنيا حُلُوةٌ خَضرةٌ، وإنَّ اللهَ مُسْتَخْلِفُكُم فيها، فينظرُ كَيْفَ تَعملونَ» (٣)، وعليْهِ أَنْ يتعاملَ معَ بيئتِهِ بلُطفِ ورفق، قَالَ رَسولُ اللهِ ﷺ: «إنَّ الرِّفقَ لا يكونُ في شَيْءٍ إلَّا زَانَهُ ولا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إلَّا شَانَهُ ()(٤).

<sup>(</sup>١) متفقٌ عليه.

<sup>(</sup>٢) صحيحُ البخاريِّ.

<sup>(</sup>٣) صحيحُ مسلم.

<sup>(</sup>٤) صحيحُ مسلم.

### اقترحْ طرقًا للمحافظةِ على البيئةِ في ما يأتي:









## .. أُثْري خبراتي .

أبحثُ عنْ معلوماتٍ لمظاهرِ تلويثِ البيئةِ المائيةِ، وأربطُ بينهُما وبينَ الآيةِ الكريمةِ، وأعرضُها أمامَ زُملائي:

﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعَضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (سورةُ الروم، الآيةُ ٤١)

#### الأسئلةُ

- ١ بيِّنْ مَفهومَ الْبيئةِ.
- ٢ اذكرْ ثلاثةَ طرقِ أوصى بها الإسلامُ للمحافظةِ عَلى الْبيئةِ.
  - ٣ هاتِ دليلاً شرعيًّا عَلَى وجوبِ العِنايةِ بكلٍّ ممَّا يأتي:
- أ الثروةُ النباتيةُ. ب النظافةُ العامةُ. جـ الثروةُ الحيوانيةُ.
  - ٤ ما الحكمةُ منَ النَّهي عنْ كلِّ ممَّا يأتي:
    - أ تلويثُ مواردِ البيئةِ.
  - ب الإِسرافُ في استخدام مواردِ البيئةِ.
  - ٥ مَيِّز السُّلوكَ الصَّحيحَ منَ السُّلوكِ الخَطَأَ في المواقفِ الآتيةِ:
    - أ ( ) أتلفَ بعضُ الطلبة مقاعدَ الْمَدرسة.
- ب ( ) فتحَ مواطنونَ خطوطَ المياهِ العادمةِ عَلى السُّدودِ والأَنهار.
- جـ ( ) علَّقَتِ المُؤسَّساتُ العامَّةُ عَلَى جدر انِها لوحـاتٍ مكتوبًا عليها: (ممنوعٌ التَّدخيرُ).
  - د ( ) رأى صَالحُ آثارَ نارِ شواءٍ مُشتعل تحْتَ شَجرةٍ، فأطْفأها.
    - ه ( ) رشَّ الطلابُ بعضُهمْ بعضًا بالماءِ.

## سورةُ الحجراتِ الآياتُ الكريمةُ (١١ - ١٣) المحافظةُ عَلى حرماتِ المسلمينَ

#### قالَ اللهُ تَعالى:

يَالَيُّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرُ قَوْمُ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُنْ خَيرًا عَسَىٰ أَن يَكُنْ خَيرًا عَسَىٰ أَن يَكُنْ خَيرًا مِّنْ أَن أَلَا لَقُلْبِ مِنْ أَلَا لَا لَسَمُ اللَّسَمُ اللَّهُ وَلَا تَنَابِرُواْ بِاللَّا لَقَلْبِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْقَلْمُونَ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَ

#### المفرداتُ والتراكيبُ

لَآتَا مِنْ وَوْلْ : لا يعبْ بعضُكُم بعضًا بالكلام الْخفيِّ أَوْ بالإشارةِ.

لَاتَنَابِرُولْ : لا يذمَّ بعضُكُمْ بعضًا.

لَا تَجَسَّسُولُ : لا تَتَّبِعُوا عَوراتِ النَّاسِ.

لَا يَغْتَب : لا يَذكُر أحدٌ أخاهَ بما يكرَهُ في أثناءِ غَيْبَتهِ.

#### تفسيرُ الآيات الكريمة

تَقُومُ العلاقةُ بِينَ أفرادِ المجتمعِ عَلَى الأُخوَّةِ والتراحمِ والتعاونِ والعدلِ والمساواةِ، فلا يعامِلُ أحدٌ منْهُمْ أخاهُ باستعلاءٍ، ولا يعتدي عليْهِ بكلمةٍ أوْ فعل، وقدْ جعلَ الإسلامُ ذلكَ محرَّمًا، قَالَ رَسولُ الله عَلَى: «الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لا يَظْلِمُهُ وَلا يَخْذُلُهُ، وَلا يَحْقِرُهُ، التَّقُوى هَهُنَا، يُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلاثَ مَرَّاتٍ، بِحَسْبِ امْرِئٍ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ، كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى النَّاسِ، وحفظَ حَرَامٌ: دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ» (١)، وقدْ جاءَتْ هذِه الآياتُ الكريمةُ تَوْكَدُ حرمةَ أعراضِ النَّاسِ، وحفظَ كَرامَتِهمْ، منْ خلال ما يأتى:

#### ١ - تحريمُ السُّخرية منَ النَّاس

حذَّرَتِ الآياتُ الكريمةُ المسلمينَ رجالاً ونساءً منَ الاستهزاءِ بالآخرينَ والسخريةِ مِنْهُمْ قولاً وفعلاً؛ لأنَّ ذلكَ اعتداءٌ عَلى ما خَصَّ بهِ اللهُ تَعالى الإنسانَ منْ تكريم، فَضْلاً عمَّا يُسبِّبُهُ منْ فتنةٍ وعداوةٍ بينَ النَّاسِ، فالخَيْريَّةُ بينَ النَّاسِ تكونُ بالتقوى والعملِ الصالحِ، وليسَ بغيرِ ذلكَ.

## ٢ - تحريمُ اللَّمْزِ

يتهاونُ بعضُ النَّاسِ بالإساءةِ إلى غَيرِهم بكلامِ خفيٍّ، أوْ بإشارةٍ باليدِ أوِ العينِ، وهذا سلوكُ مُحرَّمٌ لما فيهِ منْ تَقليلِ شأنِ الآخرينَ، وإفسادِ العلاقاتِ بينَهُمْ، ويومَ القيامةِ يلقونَ جزاءَهُمْ، قَالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَيُلُ لِّكُلِّ هُ مَزَةٍ لِلْكَارِةِ ﴾ (سورةُ الْهُمَزَةِ، الآيةُ ١).

### \_فگرْ

امتثالُ قولهِ تَعالى: ﴿ وَلَا تَالِمِنُ وَالْأَنْفُ مَكُم ﴾ (سورةُ الحجراتِ، الآيةُ ١١) يُؤدِّي إلى وَحْدَةِ المسلمينَ.

### ٣- تحريمُ التَّنابز بالأَلقابِ

منْ حقِّ الإنسانِ ألَّا يناديَهُ أحدٌ بلقبٍ يكرَهُهُ أوْ يُحْرِجُهُ أمامَ الآخرينَ، وقدْ صانَ الإسلامُ للإنسانِ هذا الحقَّ بتحريم إيذاءِ النَّاسِ بالألقابِ، وكانَ النَّبيُّ عَلَى القابًا وأسماءً كانَ

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلمٍ.

يُنادى بها أصحابُهُ عَيَّهُ قبلَ الإِسلامِ؛ مراعاةً لشعورِهِمْ، وحفاظًا عَلى كرامتِهِمُ الإِنسانيةِ. وقد وردَ في سَببِ نُزولِ قولِه تَعالَى: ﴿ وَلَا تَتَابَرُواْ بِٱلْأَلَقُ بِ بِشَّ ٱلِالشَّمُ ٱلْفُسُوقُ بَعَدَ ٱلْإِيمَانِ ﴾ (سورةُ الحجراتِ، الآيةُ ١١)، أنَّهُ جاءَ وفد بَني سَلَمَةَ إلى رَسولُ الله عَلَى وكانَ منهُمُ الرَّجلُ الَّذي لهُ السمانِ أوْ ثلاثةٌ، فكانَ إذا دُعِيَ أحدٌ منْهُمْ باسمِ منْ تلكَ الأسماءِ يكرَهُ ذلك، فنزلتِ الْآيةُ (١).

فکُرْ

قَالَ الله تَعالى: ﴿ بِأُسَ ٱلِالْسُمُ ٱلفُسُوقُ بَعَدَ ٱلْإِيمَانِ ﴾. تُحَذِّرُ هذهِ الآيةُ مِنْ تَعييرِ المسلمِ بذنبٍ كَانَ قدِ ارتكبَهُ قَبلَ توبَتهِ، ما دِلالةُ ذلك؟

#### ٤- تحريمُ الظَّنِّ السَّييِّء

لا ينبغي للمسلم أنْ يضعَ نفسهُ في مواضِعِ الشكِّ والشَّبهةِ، وعليْهِ ألَّا يظنَّ بإخوانِهِ إلَّا خيرًا، أمَّا الظنُّ السيئ فمُحرَّمُ؛ لأنَّهُ تعريضُ بكرامةِ الإنسانِ منْ غيرِ دَليلٍ، وقدْ يؤدِّي إلى إطلاقِ أحكام ظالمة عليهِ منْ غيرِ دليلٍ، فالأصْلُ في الإنسانِ أنَّهُ بريءٌ منَ التُّهَم، وعلى المسلمِ أنْ يتركَ الريبةَ والشكَّ في الناسِ، قَالَ رَسولُ اللهِ عَلَى (إياكُمْ والظَّنَ، فإنَّ الظَّنَّ أكذبُ الحديثِ، ولا تحسَّسوا، ولا تجسَّسوا، ولا تجسَّسوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، وكونوا عبادَ الله إخوانًا»(٢).

#### ٥- تحريمُ التَّجسُّس

يعمدُ بعضُ النَّاسِ إلى تتبُّعِ عَوراتِ الآخرينَ لكشْفِ ما خَفِيَ منْها، ممَّا يؤدِّي إلى انتهاكِ حرماتِهِمْ، وفضَحِ أسرارِهِمْ، لذا يجبُ عَلى المسلمِ تركُ ما سُتِرَ عليْهِ منَ النَّاسِ، والاكتفاءُ بما ظَهرَ منْهُمْ، فلنا الظاهرُ واللهُ يتولَّى السرائرَ، وقدْ حذَّرَ النَّبيُّ عَلَى منَ التَّجسُسِ عَلى أخبارِ النَّاسِ، بقولِه عَلَى: «منِ اسْتَمعَ إلى حَديثِ قَومٍ وهُم لَهُ كَارِهُونَ صُبَّ في أُذُنيْهِ الآنكُ (الرَّصاصُ المُذابُ) يَوْمَ الْقِيامةِ»(٣).

<sup>(</sup>١) مسندُ الإمام أحمدَ بن حنبلَ، وهوَ صحيحٌ.

<sup>(</sup>٢) متفقٌ عليه.

<sup>(</sup>٣) صحيحُ البخاريِّ.

#### ٦- تحريمُ الْغيبة

المُسلمُ يحرِصُ عَلَى سَتْرِ عَوراتِ النَّاسِ وزلاتِهِمْ، فلا يُشَهِّرُ بها أمامَ النَّاسِ، وقدْ عَرضَتِ الآياتُ الكريمةُ الغِيبةَ بصورةٍ تتأذَّى منْها النُّفوسُ السَّليمةُ، في مشهدِ مَنْ ينتهكُ حُرمةَ أخيهِ المَسلمِ المَيِّتِ بأكلِ لحمِهِ، وشَبَّهَتِ الغائبَ بالمیْتِ؛ لأنَّ الغائبَ لا يستطيعُ الدِّفاعَ عنْ نفسِهِ كالمیْتِ، والغیبةُ سَببُ لانعدامِ الثَّقةِ والمحبَّةِ بینَ النَّاسِ؛ فعلَی مَنْ یغتابُ النَّاسَ أَنْ يَعْوَبُ إلى اللهِ تَعالى.

#### .تدِبَّرْ

قَالَ رَسولُ الله ﷺ: «يَا مَعشرَ مَنْ آمنَ بِلسَانِه ولَمْ يَدْخُلِ الإِيمانُ قلبَهُ: لا تَغتابُوا المسلمينَ، ولا تتَبِعُوا عَوراتِهِمْ، فَإِنَّهُ مِنِ اتَّبَعُ عوراتِهِمْ يتَّبعُ اللهُ عورتَهُ، ومنْ يتَّبعُ اللهُ عورتَهُ يفضحُهُ في بيتِهِ» (١)، تدبَّرِ الْحَديثَ السَّابقَ، وَاستخرجْ مِنهُ أَثْرَ الغِيبةِ والتَّجَسُّسِ في الإِيمانِ.

ثُمَّ خُتمتِ الآياتُ الكريمةُ بقاعدةٍ شموليَّةٍ هيَ أَنَّ مِعيارَ التَّفاضُلِ بينَ النَّاسِ هُوَ التَّقوى، قَالَ الله تَعالى: ﴿ إِنَّ أَكُرُ عِندَ ٱللّهِ أَفْقَاكُمُ ﴿ (سورةُ الحجراتِ، الآيةُ ١٣)، فالنَّاسُ كلُّهُمْ منْ آدمَ وَحَوَّاءَ، فلا تفاخُرَ بينَهُمْ، وما جعلَهَمُ اللهُ تَعالى منْ منابتَ شتّى إلَّا مِنْ أَجل التَّعارُفِ في ما بَينَهُمْ.

#### القيمُ المستفادةُ مِنَ الآيات

- ١ أحترمُ كرامةَ الإنسانِ، فلا أعتدي عليْها.
  - ٢ لا أتفاخرُ على أحدٍ بشيءٍ.
- ٣ أحرِصُ على دوام الأُلفةِ والمحبَّةِ بينَ الناس.
- ٤ أعتذرُ لِمَنْ أَخْطَأْتُ بِحقِّهِ، وأطلُبُ إليهِ أَنْ يُسامِحَني.

#### ، نشاطُ بيتيُّ ..

ارجِعْ إلى خُطبةِ النَّبِيِّ فَي حَجَّةِ الْوَداعِ، واستخرجْ منهَا الشَّواهدَ على حُرمةِ التَّفاخُرِ بينَ النَّاس على غَيْرِ أَساس التَّقوى.

<sup>(</sup>١) سننُ أبي داودُ، وهوَ حديثٌ صحيحٌ.

#### الأسئلةُ

١ - الأصلُ في العلاقةِ بينَ النَّاسِ أنَّها تقومُ عَلى المحبَّةِ والأُلفةِ، وضِّحْ ذلكَ.

٢ - اذكرْ ثلاثةَ تصرُّفاتِ لا تليقُ بِكَرامةِ الإنسانِ، حذرَتْ منْها الآياتُ الْكريمةُ.

٣ - ما الصُّورةُ الَّتي عرضَتْها الآياتُ للغِيبةِ؟

٤ - ما الحكمةُ مِنْ تَحريم ما يأتي:

أ - السُّخريةُ. ب- اللَّمزُ. جـ الظنُّ السيئُ.

ما الآيةُ الَّتِي تُشيرُ إلى كلِّ مِنَ الْقِيمِ الآتيةِ:

أ - لا أُزكِّي نَفسي، ولا أقُلِّلُ منْ شأنِ الآخرينَ.

ب - لا أتتبَّعُ عَوَراتِ النَّاسِ.

جـ - لا أُعَيِّرُ أَحَدًا بذنبِ ارتكبَهُ ثُمَّ تَابَ عَنْهُ.

٦ - هاتِ موضعَيْن منَ الآياتِ الكريمةِ تكونُ فيهما الرَّاءُ مُفخَّمةً.

## الكبائرُ

يَحرِصُ المسلمُ علَى طَاعةِ اللهِ تَعالى، وتَعظيمِ حُرُماتِهِ، ويَحذَرُ مِنَ الوقوعِ في مَعصيتِهِ عَزَّ وَجلَّ، ولكنْ قدْ تزِلُّ أحيانًا نفسُهُ فيخطئ، قالَ رَسولُ اللهِ عَلَى: «كُلُّ ابْنِ آدَمَ خَطَّاءٌ وَخَيْرُ الخَطَّائِينَ التَّوَّابُونَ» (اللهِ عَلَى: ﴿ كُلُّ اللهِ عَلَى عَظَمِها؛ فمنْها الذنوبُ الصَّغيرةُ، ومنْها الكبيرةُ، والمُسلمُ مامورٌ بتَجَنَّبِها جميعِها، قالَ اللهُ تَعالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجَتَنِبُونَ كَبَيْرِ ٱلْإِثْمِواللهُ وَطُورتَها اللهُ مَعلَى اللهُ تَعالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجَتَنِبُونَ كَبَيْرِ ٱلْإِثْمِواللهُ وَطُورتَها اللهُ اللهَ مَعلَى اللهُ تَعالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجَتَنِبُونَ كَبَيْرِ ٱلْإِثْمِواللهُ وَاللهُ اللهُ مَعلَى اللهُ تَعالَى: ﴿ ٱللَّذِينَ يَجَتَنِبُونَ كُبَيْرِ ٱلْإِثْمِواللهُ اللهُ مَعلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَحَكَمَ مرتكبِها، وخطورتَها.

## أولًا الكبائرُ ﴿ ﴿ إِنَّهُ

هِيَ الذنوبُ العظيمةُ التي اقترنتْ بالوعيدِ الشديدِ منَ اللهِ تعالى، وقد حذَّرَ النَّبيُّ عَلَيْ مِنْ جَميعِ الكبائرِ، وأفردَ سبعًا منهَا بالذِّكْرِ وسمَّاها الموبقاتِ والمهلكاتِ؛ لأنها توقعُ صاحبَها في نارِ جهنَّمَ وتكونُ سببًا في هلاكهِ، فقالَ: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرُكُ بِاللهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ اليَتِيمِ، وَالتَّولِي يَوْمَ الزَّحْف، وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْغَافِلاَتِ»(٢).

وقد وصَفَ النَّبِيُّ ﷺ بعضَها بأكبرِ الكبائرِ، فقالَ: («أَلاَ أُنَبِّئُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟) قُلْنَا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «الْإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ»، وَكَانَ مُتَّكِئًا فَجَلَسَ، فَقَالَ: «أَلاَ وَقَوْلُ الزُّورِ، وَشَهَادَةُ الزُّورِ»، فَمَا زَالَ يَقُولُهَا، حَتَّى قُلْتُ: لاَ يَسْكُتُ) (٣).

ومن هذهِ الكبائرِ، ما يكونُ تركًا لواجبٍ أوْ فعلًا لِمحرَّم، ومثالُ تركِ الواجبِ: تركُ الصلاةِ، ومثالُ فعلِ المحرِّم: شربُ الخمرِ أوْ تعاطي المخدِّراتِ.

<sup>(</sup>١) مستدركُ الحاكم، وهوَ حديثٌ صحيحٌ.

<sup>(</sup>٢) متفقٌ عليه.

<sup>(</sup>٣) متفقٌ عليهِ.

## لِماذا عَدَّ النَّبِيُّ عَلَى عُقوقَ الوَالِدَيْنِ، وقُولَ الزُّورِ منْ أَكْبَرِ الكَبائرِ؟

# ثانيًا حكمُ مرتكبِ الكبيرةِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

يَجبُ علَى المسلمِ اجتنابُ الكبائرِ، والابتعادُ عنْ كلِّ ما يقرِّبُ إليْها، قالَ اللهُ تعالَى: ﴿ وَلَا نَقُرَبُواْ ٱلزِّنَيُّ إِنَّهُ مَكَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ (سورةُ الإسراءِ، الآيةُ ٣٢)، وإذا وقعَ المسلمُ في معصيةٍ ؛ سواءٌ أكانتْ صَغيرةً أمْ كبيرةً، فعليهِ أنْ يسارعَ إلى التوبةِ منْها، وأنْ لا يستخفَّ بالصغيرةِ ؛ لأنَّ الإصرارَ عليها قدْ يؤدي إلى الوقوع في الكبيرةِ.

#### ..تدبّر

قولَهُ تعالى: ﴿ قُلَ يَاعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَى ٓ أَنفُسِمِ مَلَا نَقُسِمِ مَلَا نَقُسُمِ مَلَا نَقُوبِهِ فَي تَصحيحِ سُلوكِ الْمُسلمِ. جَمِيعًا إِنّهُ مُهُو ٱلْخَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (سورةُ الزمرِ، الآيةُ ٥٣)، مُبيّنًا أثرَ التَّوبةِ في تَصحيحِ سُلوكِ الْمُسلمِ.

إنَّ الذي يرتكبُ الكبيرةَ عاصٍ يجبُ عليهِ التوبةُ، وأمرُهُ بعدَ ذلكَ إلى اللهِ؛ إنْ شاءَ عذَّبَهُ، وإنْ شاءَ غفرَ لَهُ.

#### ..ناقش

كيفَ يمكنُ لِلمسلمِ أَنْ يحفظَ نفسَهُ منَ الزللِ في ظلِّ متغيراتِ الحياةِ الحديثةِ، والانفتاحِ على وسائلِ التواصُلِ الاجتماعيِّ؟

حذَّرَ الرَّسولُ ﷺ مِنَ ارتكابِ الكبائرِ لخطورتِها على مُرتكِبِها وعلَى المجتمعِ، ومِنْ هذهِ الأخطار:

- ١ أنَّها تجلِبُ سُخْطَ الله تعالَى عَلَى مُرتكِبِها، وعلَى المجتمعِ الَّذي يَرضى بها، قالَ اللهُ تعالَى: ﴿ وَاتَّقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِن كُرْخَاصَةً وَاعَلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْحِقَابِ ﴾ تعالَى: ﴿ وَاتَّقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِن كُرْخَاصَةً وَاعَلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْحِقَابِ ﴾ (سورةُ الأنفال، الآيةُ ٢٥).
  - ٢ أنَّها تُسَبِّبُ النِّزاعاتِ والخصوماتِ بينَ أَفْرادِ المجتمع، وتَزرَعُ البغضَ والعداوةَ فيهِ.
- ٣ أنَّها تُهدِّدَ أمنَ المجتمعِ واستقرارَهُ؛ لوجودِ أفرادٍ فيهِ يَعتدون على أَنْفُسِ النَّاسِ، وأموالِهِمْ، وأعراضِهِمْ، وعقولِهِمْ.
  - ٤ أنَّها تُلحِقُ الضَّررَ والأذى بِمَنْ يَفعَلُها في جِسْمِهِ وعَقْلِهِ وسُلُوكِهِ.

## رابعًا سُبُلُ حمايةِ المجتمعِ منَ الكبائرِ ﴿ فَإِنَّ إِنَّهُ

شرعَ الإسلامُ مِنَ الأحكامِ ما تكفلُ لِلمجتمعِ أمنَهُ وسلامَتَهُ، وفقَ منهجينِ، هما:

#### ١ - المنهجُ الوقائيُّ

يقومُ على منع حُدوثِ الكبائرِ قبلَ وُقوعِها، ومنْ ذلكَ ما يأتي:

- أ تعزيزُ تقوى اللهِ عزَّ وَجلَّ وطاعَتِهِ في الْمجتمع.
- ب اختيارُ الأصدقاءِ ذوي الأخلاقِ الحسنةِ الذينَ يحافظونَ علَى عملِ الخيرِ وتركِ المحرَّمات.
- جـ غَرسُ الانتماءِ إلى المجتمعِ وَحُبِّهِ والمحافظةُ على قيمِهِ، حتَّى يكونَ كلُّ فردٍ فيهِ عُنصرًا إيجابيًّا.
  - د تصويرُ الكبائر والمنكراتِ بصورةِ قبيحةِ للتَّحذير منْها.

.ناقش

معَ مجموعتِكَ أثرَ العملِ الصالحِ ومخاطبةِ الناسِ بالكلمةِ الطيبةِ والموعظةِ الحسنةِ في إرساءِ القيم والأخلاقِ الحميدةِ في المجتمع ووقايتِهِ منَ الأخلاقِ السيئةِ.

#### ٢- المنهجُ العلاجيُّ

يقومُ على علاج الكبائرِ بعدَ وقوعِها، وذلكَ بما يأتي:

- فتحُ بابِ التَّوبةِ وتشجيعُ المذنبينِ عليْها، ومساعدتُهُمْ على تَرْكِ المعاصي، والأخذُ بأيديهِمْ حتَّى يكونوا أفرادًا صالحينَ في المجتمع.
- ب تشجيعُ الْمذنبينَ على القيامِ بالأعمالِ الصالحةِ، يُؤكِّد ذلكَ ما رُوِيَ عنِ ابْنِ مَسْعُودٍ بَ تشجيعُ الْمذنبينَ على القيامِ بالأعمالِ الصالحةِ، يُؤكِّد ذلكَ ما رُوِيَ عنِ ابْنِ مَسْعُودٍ وَهُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: وَجَلَّا اللهُ عَزَّ وَجَلَّا اللهُ عَزَّ وَجَلَّا اللهُ عَزَّ وَجَلَّا اللهُ عَزَّ وَجَلَّا اللهُ عَنَّ اللّهُ عَنَا رَسُولَ اللهِ ، أَلِي هَذَا ؟ قَالَ: (لِجَمِيع أُمَّتِي كُلِّهِمْ)(١).
- ج تشريعُ العُقوبةِ على الْمُجرمينَ؛ حمايةً لأمنِ الفردِ وَالمجتمعِ، قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ وَلَكُمُ وَلَكُمُ فَالَقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ نَتَقُونَ ﴾ (سورةُ الْبقرةِ، الآيةُ ١٧٩).

#### نشاطً بيتيُّ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَوَاْ إِن كُنتُ مِثُوَّ مِنِينَ ﴿ فَإِن لَّهُ تَعَالَى اللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ عَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ مَوَاِن تُبَتُ مَ فَلَكُم رُءُوسُ أَمُوَالِكُم لَا تَظُلِمُونَ فَإِن لَكُم لَا يَعْلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مَوَاللّهُ مَوْلَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَلَا تُطُلّمُونَ ﴾ (سورةُ البقرةِ ، الآيتانِ ٢٧٨-٢٧٩) ، اكتبْ تقريرًا تُبيّنُ فيهِ خُطورةَ التعاملِ بالربا عَلَى الفردِ و المجتمع في ضوءِ الآياتِ الكريمةِ ، ثمّ اقرأهُ على زملائِكَ في الصفّ.

<sup>(</sup>١) متفقٌ عليهِ.

#### الأسئلةُ

- ١ وضِّحْ حكمَ مرتكبِ الكبيرةِ.
  - ٢ اذكرْ ثلاثًا منَ الكبائِر.
- ٣ اذكرْ أثرينِ منْ آثارِ ارتكابِ الكبيرةِ في الفردِ والمجتمعِ.
- ٤ شرعَ الإسلامُ منهجًا وقائيًّا لمنع ارتكابِ الكبائرِ، وضِّحْهُ.
  - ٥ صنَفِّ السُّلوكاتِ الآتيةَ إلى كبيرةٍ وصغيرةٍ:
  - أ تركَ شخصِ الصَّلاةَ؛ لأنَّهُ يعتقدُ أَنَّها ليستْ فريضةً.
    - ب أفطرَ خالدٌ في رمضانَ متعمدًا.
- جـ صلَّى مسلمٌ صلاةً الْفجرِ بعدَ طلوع الشَّمسِ تهاونًا بها.



## تطبيقاتٌ عَلى أحكام الرَّاءِ (١)

#### ِ أَتْلُو وَأُطَبِّقُ

سورة يوسفَ عليهِ السلامُ الآياتُ الكريمةُ (٢٧ - ٨١)

قَالَ اللهُ تَعَالَى:

وَلِمَنْ جَآءَ بِهِ عِدِمُلُ بَعِيرِ وَأَنَا بِهِ عَزَعِيمُ اللهِ قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدَ عَلِمْتُ مِمَّاجِئَنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَاكُنَّا سَرَقِينَ اللهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّا اللَّلْحَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا قَالُواْ فَمَا جَزَآؤُهُ وَإِن كُنتُ مُكَذِبِينَ ٥ قَالُواْ جَزَآؤُهُ و مَن وُجِدَ فِي رَجْلِمِهِ فَهُوَجَزَآؤُهُۥ كَذَالِكَ نَجْزي ٱلظَّامِينَ وَعَلَمُ اللَّهُ وَعِيتُهُمْ قَبُلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ ٱسْتَخُرَجَهَا مِن وعَآءِ أَخِياءٍ كَذَالِكَ كِذَنَا لِنُوسُفُ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِين ٱلْمَاكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَتٍ مَّن نَّشَاءً وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمِ عَلِيهُ ﴿ قَالُواْ إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَّهُ مِن قَبِلُ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنْتُمْ شَكُّ مَّكَاتًا وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ اللَّهِ قَالُواْ يَأَيُّهَا ٱلْعَزِينُ إِنَّ لَهُ وَأَبَّا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذَ أَحَدَنَا مَكَانَهُ ﴿ إِنَّا رَكَاكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ٥ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ أَن نَّا ثُخُذَ إِلَّا مَن وَجَدُنَا مَتَاعَنَا عِندَهُ ﴿ إِنَّ ا إِذًا لَّظَالِمُونَ ۞ فَلَمَّا ٱسْتَيْءَسُواْ مِنْ مُخَلَصُواْ نَجِيًّا ۗ قَالَكَبِيرُهُ مَ أَلَمُ تَعُلَمُواْ أَنَّ أَبَاكُمُ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَّوْثِقًا مِّنَ ٱللَّهِ وَمِن قَبِلُ مَا فَرَطِتُ مَ فِي يُوسُفُ فَكَنَ أَبُرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِيَ أَيَّ أَقْ يَعْكُمُ اللَّهُ لِي وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَكِمِينَ ارْجِعُواْ إِلَىٰ أَبِيكُمُ فَقُولُواْ يَكَأَبَانَ آبِنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدُنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَفِظِينَ ١

### أقوِّمُ تعلُّمي وأدائي

١ - أُصنِّفُ الكلمات الآتيةَ حسبَ حال الرَّاءِ فيها؛ تفخيمًا، أوْ ترقيقًا:

(مُّتَفَرِّقَةً ، رَحُلِ، لَسَدِقُونَ، ٱلأَرْضِ، ٱسْتَخْرَجَهَا، نَرْفَع دَرَجَاتٍ، يَسْرِقُ، ٱرْجِعُوٓاْ)

|  |  |  | تفخيمُ الرَّاءِ |
|--|--|--|-----------------|
|  |  |  | ترقيقُ الرَّاءِ |

٢ – أُبيِّنُ حالَ الرَّاءِ منْ حيثُ التَّفخيمُ أوِ التَّرقيقُ في الكلماتِ الآتيةِ؛ وصلاً، ووقفًا:

أَكْثَرَ )، بَعِيرٍ ( )، أَلْعِيرُ ( )، شَرُّ ( )، خَيْرُ ( ).

٣ - أَنْطقُ الكلمات الآتيةَ جيِّدًا:

(أَمَرَهُمْ ، سَرَقَ ، فَأَسَرَّهَا ، كَبِيرًا ، نَرَلَكَ ، كَبِيرُهُمْ ، فَرَّطْتُمْ ، أَبُرَحَ ، الْأَرْضَ ).

### 

أرجعُ إلى المصحفِ الشَّريفِ (سورةِ يونسَ)، ثمَّ:

١ - أتلو الآياتِ الكريمةَ (٩٠٠٠)، مُراعيًا أَحْكَامَ التَّفخيم وَالتَّرقيقِ.

٢ - أَنطقُ مواضعَ تفخيم الرَّاءِ وَترقيقِها في كلِّ ممَّا يأتي:

( وَتَذَكِيرِي، أَمْرَكُمْ وَشُرَكَآءَكُمْ ، ٱلْكِنذَرِينَ ، ٱلْكِبْرِيَآءُ ، سَاحِرٍ ،ٱلْمُسْرِفِينَ ،ٱلْأَرْضِ ، لَسِحْرٌ ).

## نَبِيُّ اللهِ يونسُ عليهِ السلامُ (ذو النّون)

أرسلَ اللهُ تَعالى يونسَ السَّاكِيُّ نبيًّا إلى أهلِ نينوى في أرضِ الموصلِ في العراقِ، فدعاهُمْ إلى عبادةِ اللهِ عبادةِ الأصنامِ، وطلبَ إليْهِمْ أَنْ يتفكَّرُوا في خلقَ السماواتِ والأرضِ، وفي خلقِ أنفسِهِمْ، ليدركوا أنَّ لهذا الكونِ خالقًا عظيمًا هوَ اللهُ عزَّ وجلَّ الَّذي يستحقُّ أَنْ يُعبدَ وحدَهُ دُون سواهُ.

#### ناقش

مع زملائك العلاقة بين رسالاتِ الأنبياءِ عليه مُ السَّلامُ بناءً على قولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا اللَّهُ السَّلامُ بناءً على قولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا اللَّهُ السَّلامُ بناءً على قولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا اللَّهُ وَالْحَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى قولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ وَالنَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ وَوَالنَّهُ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾. عليَك مِن قَبُلُ وَرُسُلًا لَّذَنقَصْصَهُ مَ عَلَيْكَ وَكَالَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾.

(سورةُ النساءِ، الآيتان ٦٣ ١-١٦٤).

## أُولًا مُوقِفُ قَومِ النبيِّ يونسَ الْتَطَلِيُّةُ إِنْ مَنْ دَعُوتِهِ ﴿ إِنَّ إِنَّهُ إِنَّهُ الْمُ

<u>معلومةُ إِثرائيةُ</u>

الأنبياءُ لا يهاجرونَ عنْ بلدانِهِم وأقوامِهِم إلَّا بوَحيٍ منَ اللهِ تعالى.

استمرَّ نبيُّ اللهِ يونسُ السَّائِيُّ في دعوة قومِهِ إلى الإيمانِ، لكنَّهُمْ لمْ يستجيبوا، وأصرُّوا على كفرِهِمْ وعنادِهِمْ وتكذيبِهِمْ، فلمْ ييأسْ منْ إيمانِهِمْ، وواصلَ دعوتَهُمْ، وتحذيرَهُمْ مِنْ عذابِ اللهِ تعالى لَهُمْ وعقوبتِهِ. وبعدَ إصرارِ قومِهِ على الكفرِ غَضِبَ يونسُ السَّلِيُّ منْهُمْ، ورحلَ عنْهُمْ قاطعًا الأملَ منْ إيمانِهِمْ.

ركبَ يونسُ العَلِي السَّالِي سفينةً، فسارتْ في عُرض البحرِ بمَنْ فيها، فقام رُكَّابُها لسببِ ما بعمل

قُرعة لإِلقاء بعضهِمْ في البحرِ، فكانَ اسمُ يونسَ التَّلْيُكُلْ منْ بينِ الَّذين وقعَتِ عليْهِمُ القرعةُ (الاختيارُ)، فأَلْقِيَ في البحرِ، فأرسلَ اللهُ تعالَى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ التَّلِيُكُلُا، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُلِينِ فَي البحرِ، فأرسلَ اللهُ تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ فَي البحرِ، فأَلْفَتَمَهُ الْمُحُونِ فَ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ اللَّهُ تَعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ اللَّهُ تَعالَى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ اللَّهُ تَعالَى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَكِنَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ اللهُ اللهُ تعالَى اللهُ تعالى اللهُ تعالَى اللهُ اللهُ اللهُ تعالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ تعالَى اللهُ تعالَى اللهُ ا

أدركَ يونسُ العَلِيُّ وهوَ في بطنِ الحوتِ أنَّهُ في ضيقٍ شديد، وأنَّهُ تعجَّلَ على قومِهِ ولمْ يصبرْ عليْهِم، فأخذَ يذكرُ الله تعالى ويسبِّحُهُ ويستغفرُهُ ويتوبُ إليه ويدعوهُ بصدق وإخلاص حتى جاءَهَ الفرج، واستجابَ الله تعالى لدعاء سيدنا يونسَ العَليَّلا؛ لأنَّهُ كانَ منَ المُسبِّحينَ، فنجَّاهُ منَ الضيقِ والظلماتِ والخوفِ الذي يعانيه، وألقاهُ الحوتُ على الشاطئ في العراء، وأنبتَ اللهُ تعالى عليهِ نبتةَ اليقطينِ، فَبقيَ تَحتَ ظلّها يأكلُ منْ ثَمرِها حتَّى عافاهُ اللهُ تعالى، قَالَ اللهُ تعالى: فَافَاوُ اللهُ تعالى، فَالَ اللهُ تعالى فَوَمِ سَعِيمَ فَنَبَدُنَهُ بِالْعَرْآءِ وَهُوسَقِيمُ وَأَلْبَتَنَاعَلَيْهِ شَجَرةً مِّن يَقْطِينِ فَ فَرَبَعَ فِي العراء، الآياتُ ١٤٦٥ - ١٤١).

وكانَتْ نُذُرُ العذابِ بعد خُروجِ يونسَ العَلِيَّانَ منِ نينوى بدأَتْ تقتربُ منْ أهلِها، فوقعَ الخوفُ في نفوسِهُم وأصابَهُمُ الهلعُ، فأدركوا أنَّ يونسَ العَلِيَّالِا كانَ صادقًا في إنذارِهِ لهُمْ، وعادوا إلى الحقِّ فآمنوا وصَدَّقوا ونَدِموا وتابوا عسَى اللهُ تَعالَى أنْ يغفرَ لَهُمْ.

عندئذ كشفَ اللهُ تَعالى عنْهُمُ العذابَ لمَّا صدَقوا في تَوبَتِهِمْ وإيمانِهِمْ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ فَلُوْلَا كَانَتُ قَرْبَةٌ عَامَنَتُ فَنَعَهَ إِيمَنُهُ إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا عَامَنُواْ كَشَفَنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلِخِرْمِي فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَهُمُ كَانَتُ قَرْبَةً عَامَنُواْ كَشَفَنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْمِي فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَهُمُ كَانَتُ قَرْبَ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

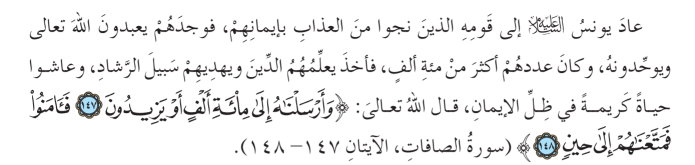
...ناقِش

قَالَ رَسُولُ عَلَيْ: «أَلَا أَخْبُرُكُمُ بِشْيءٍ إِذَا نَزَلَ بَرجُلٍ مِنْكُمْ كَرِبٌ أَوْ بَلاَءٌ مِنْ بِلاَيَا الدَّنيا دَعَا بِهِ يُفرِّ جُ عَنْهُ؟ فقيلَ له : بَلَى. فقالَ : دُعاءُ ذِي النُّونِ (يونسَ التَّلَيُّكُلُّ): » لا إِلهَ إِلَّا أَنْتَ سُبحانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الطَّالِمِينَ » (۱)، ناقشْ زملاءَكَ في أثرِ الدعاءِ في تفريج الكَرْبِ وفقَ هدي الحديثِ الشَّريفِ.

<sup>(</sup>١) مستدركُ الحاكمِ، وهوَ صحيحٌ.

ثالثًا

#### ثانيًا عودةُ يونسَ التَكْلِيُّ الْمَ إِلَى قومه



## القيمُ المستفادةُ منْ قصة يونسَ العَليْ الْمُ

- ١ أُصبرُ على النَّاس عندَ دعوتهِمْ إلى الخيرِ.
- ٢ أَتُوبُ إلى اللهِ تعالى دائمًا، وأُكثرُ منَ الاستغفار.
  - ٣ أَذكرُ اللهَ تعالى في إسراري وإعْلاني.
    - ٤ أُدعو الله تعالى في الرخاءِ والشدةِ.
  - أقدِّمُ ما يُحبّهُ اللهُ تعالى على هوى النفس.

#### نشاطٌ بيتيُّ

لخصْ بأسلوبكَ قصةَ يونسَ السَّلِيُّكُمْ معَ قومِهِ، وقارنْ بينَ موقف قومِهِ منْ دعوتِهِ وموقف الأقوام الأخرى منْ دعوة أنبيائِهمْ عليْهُمُ الصلاةُ والسلامُ.

#### الأسئلةُ

١ - إِلامَ دعا الرُّسُلُ جميعًا؟

٢ - لماذا قرَّرَ يونُسُ العَلِيُكُلِرُ الخروجَ منْ نينوى؟

٣ - وَضِّح التغيُّرَ الذي حدثَ في موقفِ قوم النبيِّ يونسَ العَلَيْ لا منْ دعوتِهِ.

٤ - ضعْ دائرةً حولَ رمزِ الإجابةِ الصَّحيحةِ:

(١) المُلَقَّبُ بِذي النُّونِ هوَ النبيُّ:

أ – عيسى العَلِيَّةُ للهِ . ب موسى العَلِيَّةُ للهُ .

(٢) الشجرةُ التي كانَ سيدُنا يونسُ العَلَيْ لِللهِ يستظلُّ بها ويأكلُ منْها هيَ:

أ - الزَّيتونُ. ب- اليقطينُ.

(٣) كانَ مصيرُ قومٍ يونسَ العَلَيْ اللهِ :

أ - النجاةَ منَ العذابِ بعدَ إيمانِهِمْ. ب- العذابَ بالرِّيح.

جـ - إمهالَ عذابِهِمْ إلى يوم القيامةِ. د - العذابَ بالغرقِ.

## الإجارة

نظمَ الإسلامُ أحكامَ كثيرٍ منَ المعاملاتِ التي يحتاجُ إليها الناسُ في حياتِهِمْ ومعاملاتِهِمْ، ومنْها الإجارةُ، فَما الإجارةُ؟ وما أحكامُها؟

## أُولًا مفهومُ الإجارةِ ومشروعيتُها ﴿ ﴿ إِنَّ إِنَّهُ الْمُ

الإجارةُ: عَقدُ بينَ طرفينِ يقدِّمُ فيهِ أحدهُما للآخرِ منفعةً مشروعةً مقابلَ أجرٍ معلوم. والإجارةُ منَ العقودِ المشروعةِ، لقولِهِ تعالى: ﴿ قَالَتَ إِحَدَنْهُ مَا يَنَا بَتِ اَسَتَعْجِرَهُ إِنَّ خَيْرَمَنِ السَّعُورِ المشروعةِ، لقولِهِ تعالى: ﴿ قَالَتَ إِحَدَنْهُ مَا يَنَا بَتِ السَّعُجِرَةُ النَّبِي السَّعُجِرَةُ النَّبِي السَّعُ وَيشٍ السَّعُ جَرَتَ النَّبِي اللَّهُ عَلَى المورةُ القصصِ، الآية ٢٦). وقدِ استأجرَ النَّبِي عَلَيْ رَجلاً منْ قريشٍ ليدلَّهُ على طريقِ الهجرةِ منْ مكة إلى المدينةِ المنورةِ (١).

شُرِعَتِ الإجارةُ للتيسيرِ على الناسِ وَرَفْعِ الحرجِ والمشقَّةِ عنْهُمْ، وتوفيرِ سُبلِ الرِّزقِ والمعاشِ لهُمْ، فالنَّاسُ يحتاجُ إلى السائقِ، والمعلِّمُ لهُمْ، فالنَّاسُ يحتاجُ إلى السائقِ، والمعلِّمُ يحتاجُ إلى الحدَّادِ، ومنْ لا يملكُ بيتًا! يحتاجُ إلى أن يستأجرَ بيتًا، وهكذا...

# ثانيًا أنواعُ الإجارةِ ﴿ الْأَكْبُ إِنِّهِ الْمُ

تنقسمُ الإجارةُ إلى نوعينِ:

## النوعُ الأولُ: إجارةُ الأشياءِ

ومنْ صورِها: استئجارُ المنازلِ للسُّكْنى، والأَرْضِ للزِّراعةِ، والسياراتِ للرُّكوبِ، وتأجيرُ الأُدواتِ المتنوعةِ للانتفاع بِها.

<sup>(</sup>١) مستدركُ الحاكمِ، وهوَ صحيحٌ.

يجبُ على طرفَي العَقْدِ (المؤجِّرِ والمُستأجِرِ) الالتزامُ بِما اتَّفقا عليْهِ في العَقْدِ كَمُدَّةِ الإجارةِ، وتسليمِ الشيءِ المأجورِ للمُستأجِرِ لينتفعَ بهِ، ودفعِ الأجرةِ للمؤجِّرِ في الوقتِ المحدَّدِ وعدمِ المماطلةِ في دفعِها، وعلى المُستأجِرِ المحافظةُ على المأجورِ، وأنْ لا يستعملَهُ إلَّا في حدودِ المنفعةِ المنصوصِ عليها في العَقْدِ.

يُستحَبُّ أيضًا كِتابةُ عَقْدِ الإجارةِ والإشهادُ عليْهِ وفقَ الأصولِ؛ حفاظًا على حُقوقِ الطرفينِ. النوعُ الثاني: إجارةُ الأشخاص

منْ صورِها: استئجارُ العاملِ، والخيَّاطِ، والطبيبِ، والخادمِ، والموظفِ للقيامِ على خدمةِ النَّاس ورعايةِ شؤونِهمْ ومصالحِهمْ.

وقدْ حتَّ الرَّسولُ ﷺ على سُرعةِ إعطاءِ الأجيرِ حقَّهُ، فعنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «أَعْطُوا الأجِيرَ أَجْرَهُ قَبْلَ أَنْ يَجِفَّ عَرَقُهُ»(١).

رَسُولَ اللهِ ﷺ: «أَعْطُوا الأَجِيرَ أَجْرَهُ قَبْلُ أَنْ يَجِفَّ عَرَقَهُ»(١). وقد حذَّرَ الإسلام مِنْ ظُلْمِ الأجيرِ وعدمِ إعطائِهِ حقَّهُ، وحثَّ على مُعاملةِ الخدمِ معاملةً

حسنة؛ فهُمْ إخوانٌ لنا في الإنسانية أو الدِّينِ، فعنْ أَبِي ذرِّ الغَفَارِيِّ فَهُمْ إَخُوانُكُمْ خَولُكُمْ اللهِ عَلَيْ : «إِنَّ إِخْوَانَكُمْ خَولُكُمْ خَولُكُمْ جَعَلَهُمُ اللهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ، فَلْيُطْعِمْهُ مِمَّا يَلْبُسُهُ مِمَّا يَلْبَسُ، وَلاَ تُكَلِّفُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفُوهُمْ مَا يَغْلِبُهُمْ فَأَعِينُوهُمْ »(٢).

خَوَلُكُمْ: خَدَمُكُمْ. تَحْتَ أَيْدِيكُمُ: فِي رِعايَتِكُمْ. مَا يَغْلِبُهُمْ: مَا يَعْجَزُونَ عَنِ الْقِيام بِهِ. الْقِيام بِهِ.

تعلَّمُ

فکُرْ

معَ زملائِكَ في الأساليبِ الحسنةِ التي ينبغي أنْ يُعامَلَ بها الخدمُ وفقَ توجيهاتِ الرسولِ عِلاً.

<sup>(</sup>١) سننُ ابن ماجه، وهوَ صحيحٌ.

<sup>(</sup>٢) صحيحُ البخاريِّ.

| طُ ختامتً                                                                                                     | . نشاد     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| مثلةً منْ واقعِ حياتِكَ العمليةِ على الإجارةِ.                                                                |            |
| طً بيتيً                                                                                                      | . نشا،     |
| عَقْدَ الْإِيجارِ الآتي واملأُهُ.                                                                             | تأمَّلْ ءَ |
| عقدإيجار                                                                                                      |            |
| ;                                                                                                             | المؤج      |
| أجـــر:                                                                                                       | المستأ     |
| ، المأجور:                                                                                                    | جنس        |
| المأجور:                                                                                                      | موقع       |
| ة استعمال المأجور:                                                                                            | كيفية      |
| خ ابتداء الإيجار:                                                                                             | تاريخ      |
| الإيجار:                                                                                                      | مدةا       |
| لإيجار:                                                                                                       | بدل آ      |
| ة أداء البدل:                                                                                                 | كيفيا      |
| المأجور التي استلمها المستأجر:                                                                                | توابع      |
| ب هذا العقد الموقع من الطرفين برضائنا واتفاقنا و على الوجه المحرر أعلاه وبموجب الشروط الآتية فقد<br>ذا العقد: |            |
|                                                                                                               |            |

#### الأسئلةُ

- ١- ما معنى الإجارة؟
- ٢- هات دليلًا على مشروعيةِ الإجارةِ.
- ٣- بيِّن الحكمةَ منْ مشروعيةِ الإجارةِ.
- ٤ بيِّنِ الحكمَ الشرعيَّ فَي المواقفِ الآتيةِ، بوضعِ كلمةِ (يصحُّ) أَمَامَ التصرفِ الصحيحِ، وكلمةِ
   (لا يصحُّ) أمامَ التصرف الخطأ:
  - أ ( ) رفَضَ المؤجِّرُ تَسليمَ الأرضِ المؤجَّرةِ لحسام معَ أَنَّه دفَعَ الأُجرةَ لَهُ.
    - ب ( ) استأجرَ أحمدُ بيتًا للسُّكْني فجَعَلَهُ مَخْبَزًا.
    - ج ( ) دفعَ عمرٌ و أُجْرةَ المحلِّ الَّذي استأجرَهُ منْ سعيدٍ حسبَ اتِّفاقِهِما.
- د ( ) استقدمَ صاحبُ مصْنَعِ عمالًا منْ بلدِهِمْ للعملِ معهُ واتَّفَقَ معَهُمْ على أَجْرٍ معَيَّن، وبعدَ مُباشرتِهِمُ العملَ نَقَّصَ منْ أُجورهِمْ.
  - ه ( ) وَتَّقَ زِيدُ عَقْدَ استئجارِ الْمَكتبِ الَّذي استأجَرَهُ منْ سعيدٍ.
    - و ( ) أُمَرَتْ امرأةٌ خادمَتَها بِعمل فَوقَ طاقتِها.
  - ٥ صنِّفِ الأمثلةَ الآتيةَ إلى إجارةِ الأشياءِ أوْ إجارةِ الأشخاص، كما في الجدولِ التالي:
    - أ استأجرَ خالدٌ عاملًا فنّيًّا لإصلاح سيارتِهِ.
    - ب استأجرَ المديرُ حافلةً لطلبةِ الصَّفِّ التاسع لزيارةِ دارِ المسنينَ.
      - جـ استأجَرَتْ فاطمةُ خادمةً لتنظيف البيت.
      - د استأجر سعيدٌ محاسبًا لتدقيقِ حساباتِهِ.
      - هـ استأجرَ محمودٌ خلاطةَ أسمنتٍ لبناءِ سُورٍ.

| إجارةُ الأشخاصِ | إجارةُ الأشياءِ |
|-----------------|-----------------|
|                 |                 |
|                 |                 |
|                 |                 |



#### ِ أتلو وأطبّقُ

سورة يوسف عليه السلام الآيات الكريمة (٨٢ – ٩٨)

قالَ اللهُ تعالى:

وَجِئْنَا بِضَلِعَةِ مُّزْجَلَةِ فَأُونِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَآ إِنَّ ٱللَّهَ يَجِنى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ فَ قَالَ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلَّتُم بيُوسُفَ وَأُخِيهِ إِذْ أَنْتُمْ جَلَهُ لُونَ ۞ قَالُو أَاءً تَكَ لَأَنْتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا نُوسُفُ وَهِلَذَا أَخِي قَدُ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا أَإِنَّهُ مَن يَتَّق وَيَصْبرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْحُسنينَ ۞ قَالُواْ تَاللَّه لَقَدْ ءَاثُرَ لَكَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَطَعُنَ ۞ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْبَوْمَ يَغُفُو اللَّهُ لَكُمُ لَكُمْ وَهُو أَرْحَكُمُ الرَّاحِمِينَ ١ أُذْهَبُواْ بِقَميصي هَنْذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجِدِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ۞ وَلَتَا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُ مَ إِنَّى لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفُّ لَوْلًا أَن تُفَنَّدُون وَ قَالُواْ تَأَلَّهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ ٱلْقَدِيمِ فَلَمَّا أَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ أَلْقَاءُ عَلَى وَجُهِهِ عَافَارْتَدَّ بَصِيراً قَالَ أَلَمْ أَقُلُ لَّكُمْ إِنَّى أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ قَالُو أَ تَأْتَانَاٱسْنَغُفِرُ لِنَا ذُنُو بِنَآ إِنَّاكُنَّا خَطِئنَ ۞ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغَفِيْ الْكُرْرَيِّ إِنَّهُ مُهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ اللَّ

#### أقوِّمُ تعلُّمي وأدائي

١ - أُفرِّقُ بينَ أَحُوالِ الرَّاءِ منْ حيثُ التفخيمُ أو الترقيقُ في الكلماتِ الآتيةِ:
 ٱلْقَرْيَةَ ، ٱلْكَافِرُونَ ، تَثَرِّيبَ ، أَرْحَتُمُ ٱلرَّحِمِينَ ، بَصِيرًا .

٢ - أنطقُ الرَّاءَ جيدًا في الكلماتِ الآتيةِ:

أَمْ رَأَ فَصَابِرٌ ، حَرَضًا ، الضُّرُ ، رِيحَ .

٣ - أُبيِّنُ حالَ الرَّاءِ تفخيمًا وترقيقًا في حالتي الوصلِ والوقفِ في الكلماتِ الآتيةِ:

وَيَصْبِرُ ( )، يَغُفِرُ ( )، ٱلْبَشِيرُ ( ).

#### ··· التلاوةُ البيتيةُ

أرجعُ إلى المصحفِ الشريفِ (سورةِ إبراهيمَ)، ثمَّ:

١ - أتلو الآياتِ الكريمةَ (١-٢٣)، مُراعيًا أحكامَ التلاوةِ والتجويدِ.

٢ - أستخرج مثالاً واحدًا على كلِّ ممَّا يأتي:

أ - راءٌ مرققةٌ.

ب - راءٌ مفخمةٌ.

جـ - راءٌ مرققةٌ في حالةِ الوصلِ، ومفخمةٌ في حالةِ الوقفِ عليْها.

## السُّنَّةُ الحسنةُ والسُّنَّةُ السيئةُ



## اقرأً الْحديثَ النبويُّ الشريفَ

عَنْ جريرِ بْنِ عبدِ اللهِ البُجلِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً حَسَنَةً، فَلَهُ أَجْرُهَا، وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلامِ سُنَّةً سَيِّئَةً، كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزارِهِم شَيْءً» (١).

. استخرخ..

منَ الحديثِ الشريفِ الكلمةَ الدالةَ على معنى الإثم.

#### مناسبةُ الحديثِ الشريفِ

يحثُّ رسولُ اللهِ على فعلِ الْخَيرِ والدعوة إليه، وأنْ يُفكّرَ الإنسانُ في وسائلَ جديدة لفعلِ الخيرِ؛ لما لهُ منْ أثرِ واضحِ في حفظِ المجتمعِ وتحقيقِ مصالحِ أفرادِه، منْ أثرِ واضحِ في حفظِ المجتمعِ وتحقيقِ مصالحِ أفرادِه، فالمسلمُ يحرصُ على أعمالِ الخيرِ؛ ليكونَ قدوةً وأسوةً يتبعهُ النَّاسُ، وهوَ إيجابيُّ يفعلُ الخيرَ ويَقْبَلُهُ، وينشرُ الفضيلةَ بينَ أبناءِ مجتمعِه، فقدْ جاءَ قَومٌ منْ مُضَرَ إلى المدينةِ فتغيَّرَ وجهُ رسولِ اللهِ على للهُ اللهِ على لهمْ مِنَ الْفَاقَةِ، فَدَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ، فَأَمَرَ بلالًا فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ فَدَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ، فَأَمَرَ بلالًا فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ

#### التعريفُ براوي الحديثِ

جريرُ بنُ عبدِ اللهِ البُجَلِيُّ على سمّاهُ عُمرُ بنُ الخطَّابِ يوسفَ هذهِ الأمَّةِ لوسامته، أسلمَ في السَّنةِ التي توفيَ فيها رسولُ اللهِ عَلَيْ، كان على ذكيًا، مُحدِّنًا، عالِمًا بأمورِ دينه، توفيَ سَنةَ مُحدِّنًا، عالِمًا بأمورِ دينه، توفيَ سَنةَ

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

فَقَالَ: «تَصَدَّقَ رَجُلُ مِنْ دِينَارِهِ، مِنْ دِرْهَمِهِ، مِنْ ثَوْبِهِ، مِنْ صَاعِ بُرِّهِ، مِنْ صَاعِ تَمْرِهِ - حَتَّى قَالَ - وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ» فَجَاءَ رَجُلُ مِنَ الْأَنْصَارِ بِصُرَّةٍ كَادَتْ كَفُّهُ تَعْجِزُ عَنْهَا، ثُمَّ تَتَابَعَ النَّاسُ، حَتَّى جمعوا كَوْمَيْنِ مِنَ الطَّعَامِ والثيَابِ، فتهلَّلَ وَجْهُ رَسُولِ اللهِ ﷺ كَأَنَّهُ مُذْهَبَةٌ »(١) فذكرَ الحديثَ.

#### شرحُ الحديثِ الشريفِ

يتناولُ الحديثُ الشريفُ مسألتينِ، هما: السُّنَّةُ الحسنةُ والحثُّ عليْها، والسُّنَّةُ السيئةُ والتحذيرُ منْها، وفي ما يأتي بيانُ ذلكَ:

#### ١ - السُّنَّةُ الحسنةُ

هي كلُّ عملٍ أوْ طريقةٍ تُرضي الله تعالى يتَبِعُها النَّاسُ، ومنْها: ما جاءَ في مناسبةِ هذا الحديثِ؛ إذْ بادرَ الصحابيُّ هِ الى طاعةِ اللهِ تعالى وإلى امتثالِ أمر رسولِ اللهِ عَلَى بالابتداءِ بالخيراتِ، ثمَّ تَبِعَهُ الصحابةُ هِ في ذلكَ، فكانَ الفضلُ للبادئ بهذا الخيرِ، قالَ رسولُ اللهِ عَلَى: «مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ» (٢).

ومنْها إحياءُ بعضِ السننِ التي نسيَها النَّاسُ أَوْ تهاونوا فيها، كالتبَّرُّ عِ ببناءِ المدارسِ، وبناءِ دورِ الأيتامِ، والمستشفياتِ، وغيرِ ذلكَ مما فيهِ منفعةٌ لأفرادِ المجتمع.

ومنْها أيضًا الابتداءُ في فعلِ الخيرِ وخدمةِ الناسِ، ومنْ أمثلةِ ذلكَ:

- ما قامَ بهِ السَّلفُ الصالحُ منْ نَقْطِ المصحفِ الشريفِ، وشَكْلِهِ، وكتابتِهِ، ونسخِهِ؛ حفظًا لهُ.
- ما تقومُ بهِ الدولُ المعاصرةُ منْ وضعِ الإشاراتِ والشواخصِ المروريةِ؛ تسهيلًا لحركةِ المركباتِ وحفظًا للأرواحِ.

| <br>.نشاطً                                    |
|-----------------------------------------------|
|                                               |
| تحدَّث عنْ مبادرةٍ لفعلِ خَيْرٍ سمعْتَ عنْها. |
| <br>                                          |

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

<sup>(</sup>٢) صحيحُ مسلمً.

#### ٢ - السُّنَّةُ السيئةُ

هي كلُّ فعلٍ يخالفُ ما جاءَ بهِ الإسلامُ، ومَنْ جاءِ بها يستحقُّ إِثْمَها وإِثْمَ مَنْ تَبِعَهُ بها؛ لأنَّهُ ابتدعَها وسَهَّلَهَا على مرتكبيها، قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمُ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ابتدعَها وسَهَّلَها على مرتكبيها، قالَ اللهُ تَعالى: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارِهُمُ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُ مِنِكِيمِ عِلَمِ أَلْاسَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ (سورةُ النحلِ، الآيةُ ٢٥)، وقالَ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُ مِنَا هذا ما لَيْسَ فيهِ، فَهُوَ رَدُّ» (۱).

ومنْ أمثلةِ السننِ السيئةِ في المجتمع:

- إطلاقُ العياراتِ الناريةِ في الأفراح.
- المبالغةُ في الإنفاقِ في الحفلاتِ والمناسباتِ.
  - مواكبُ التخريج التي تغلقُ الطرقاتِ.

#### القيمُ المستفادةُ مِنَ الحديث الشريف

١ - أُسار عُ إلى فِعل الخيراتِ.

٢ - أبتعدُ عن التصرفاتِ المسيئةِ.

٣ - أدعو النَّاسَ إلى فعلِ الخيرِ.

..نشاطُ ختامتُ .

ما رأيُكَ في نشرِ الصورِ والكلام المسيءِ للآدابِ العامةِ في وسائلِ التواصلِ الاجتماعيِّ؟

(١)متفقٌ عليهِ.

- ١ ما الفكرةُ الأساسيةُ التي يتضمنُها الحديثُ الشريفُ؟
  - ٢ ما معنى السُّنَّةِ الحسنةِ؟
  - ٣ لماذا يتحملُ الإنسانُ إِنْمَ مَنْ تَبِعَهُ بالعملِ السيئ؟
- ٤ هاتِ مثالًا على السُّنَّةِ الحسنةِ، ومثالًا آخرَ على السُّنَّةِ السيئةِ.
  - ه صنِّفِ المواقفَ الآتيةَ إلى سُنَّةٍ حسنةٍ، وسنَّةٍ سيئةٍ:
    - أ قدَّمَ طالبٌ سيجارةً لصديقهِ.
- ب أطلقَ جارُكَ عِدَّةَ عياراتٍ ناريةٍ فرحًا بقدوم ابنِهِ منَ السَّفرِ.
  - جـ عملَ والدُكَ وليمةً دعا إليْها الفقراءَ في حَيِّك.
    - ٦ اكتب الْحديثَ الشَّريفَ غيْبًا.

#### الوديعة

كَانَتْ قريشٌ تُطلِقُ على النبيِّ فَيُ صفة الصادقِ الأمينِ؛ لذا كانتْ تَحفظُ ودائِعَها عنْدَهُ، وعندما أرادَ النبيُّ فَيُ الهجرة إلى المدينةِ المنورةِ كلَّفَ عليَّ بنَ أبي طالبٍ فَي بردِّ الودائعِ إلى أهلِها. فما الوديعةُ، وما أحكامُها؟

#### فكُرْ

حَفِظَتْ قريشٌ أمو اللها عندَ رسولِ اللهِ عَلَيْ، على الرغم منْ عَداوتِها لَهُ.

# أُولًا تعريفُ الوديعةِ ومشروعيَّتُها ﴿ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِّدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله

الوديعةُ: ما يضعُهُ شخصٌ عندَ غيرِهِ أمانةً ليحفظُهُ لهُ دونَ مقابلٍ، ثمَّ يردُّهُ إليْهِ عندَ طلبهِ.
وقدْ شرعَ الإسلامُ قَبولَ الوديعةِ وحفظَها لقضاءِ حوائجِ النَّاسِ وتقديمِ العونِ لهُمْ؛ لأنَّهُ يتعذَّرُ على بعضِهِمْ حفظُ أموالِهِمْ بأنفسهِمْ، فيحتاجونَ إلى مَنْ يحفظُها لهُمْ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلبَرِ وَٱلتَّقَوَى ﴾ (سورةُ المائدةِ، الآيةُ ٢).

وحفظُ الوديعةِ وردُّها إلى أهلهِا يؤدِّي إلى انتشارِ الثِّقةِ والمحبةِ بينَ النَّاسِ، وقدْ حَذَّرَ الإسلامُ منْ خيانةِ الأمانةِ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ يَاَيُّمُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ اللَّهُ تعالى: ﴿ يَا يَنُمُ اللَّهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ١٤).

فکُرْ

لماذا يُطْلِقُ النَّاسُ على الوديعة اسمَ الأمانةِ؟



للوديعةِ أحكامٌ عديدةٌ، منها:

١ - الوديعةُ أمانةُ في يدِ مَنْ قَبِلَها، ويجبُ عليْهِ أَنْ يؤدِّيَهَا متى طلَبَها صاحبُها، ويَحرُمَ عليْهِ إِنكارُها.

٢ - يجبُ على المودَعِ عندَهُ حفظُ الوديعةِ، ولا يجوزُ لهُ استخدامُها إلَّا بإذنِ صاحبِها، فإذا هلكَتْ دونَ تَعدِّ أوْ تقصيرٍ منْهُ فلا شيءَ عليه، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و هِ عَلَيْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلْيَهِ .
 عَلَيْهِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و هَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و هَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَمْرٍ و هَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عَمْرٍ و هَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عَمْرٍ و هَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ عَمْرٍ و هَا عَلَيْهِ عَمْرٍ و هَا عَلَيْهِ عَمْرٍ و هَا عَلَيْهِ عَمْرٍ و هَا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَمْرٍ و هَا عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَل

٣ - تنتهي الوديعةُ في الحالاتِ الآتيةِ:

- طلبُ صاحب الوديعةِ وديعتَهُ.

- إعادةُ الوديعةِ إلى صاحبها.

- وفاةُ أحدِ الطرفين.

تعلَّمُ

يَضِمَنُ الشَّيءَ: يتحَمَّلُ مسؤوليةَ فسادِهِ، فيلزَمُهُ ثمنُهُ أَوْ مِثْلُهُ.

#### القيمُ المستفادةُ مِنَ الدرس

١ - أَقبلُ الوديعةَ إذا كنتُ قادرًا على حفظِها.

٢ - أُحافظُ على الأمانة.

٣ - أُردُّ الوديعةَ إلى أصحابِها .

.. نشاطُ بيتيُّ ...

استعنْ بأحدِ تفاسيرِ القرآنِ الكريمِ لبيانِ سَبِ نُزولِ قولهِ تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمُ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَانَتِ إِلَى آَهَ لِهَا ﴾ (سورةُ النساءِ، الآيةُ ٥٨).

<sup>(</sup>١) سننُ ابنِ ماجة، وهوَ حديثٌ حسنٌ.

| ٧ - ما معنَى الوديعةِ؟                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧ – هات دليلًا على مشروعيةِ الوديعةِ.                                                            |
| ٢ – أكملِ الفراغَ بما يناسبُهُ في ما يأتي:                                                       |
| أ - حكمةُ مشروعيةِ الوديعةِ هيَ:                                                                 |
| ب – ينتهي عَقدُ الوديعةِ بـ :                                                                    |
|                                                                                                  |
| ٠٠٠٠٠٠ ٢                                                                                         |
| ٠٣                                                                                               |
| ؟ - بيِّنِ الحكمَ الشرعيَّ في الحالاتِ الآتيةِ:<br>- بيِّنِ الحكمَ الشرعيَّ في الحالاتِ الآتيةِ: |
| أ – أو دعَ محمدٌ كتابَهُ عندَ زيدٍ، فقصَّرَ في حفظِهِ فتَلِفَ.                                   |
| ب - خافَ محمدٌ على الوديعةِ التي عندَهُ، فردَّها إلى صاحبِها.                                    |
| ج - حفظَتْ خديجةُ خاتمَ عائشةَ في مكانٍ آمنٍ معَ أمو الِها، فسُرِقَتْ جميعُها                    |
| د - أو د عَ زيدٌ ساعتَهُ عندَ سعيدٍ، فَلبسَها بإذنٍ منْ زيدٍ.                                    |
| هـ – طلبَ عمرُ و وديعتَهُ منْ زَميلِهِ فأنكرَها.                                                 |
|                                                                                                  |

# سورةُ الحجراتِ الآياتُ الكريمةُ (١٤ - ١٨) الآياتُ الإيمانُ الصادقُ

## الدرسُ الخامسُ والعشرونُّ

قَالَ اللهُ تَعَالَى:

#### المفرداتُ والتراكيبُ

لَا يَلْقِكُمُ : لا يَنْقِصُكُمْ.

لَمْ يَرُتَابُولْ : لَمْ يَشُكُّوا.

يَمُتُّونَ عَلَيْكَ : يُظهِرونَ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ فَضْلِ عَلَيكَ.

#### تعلَّمُ

لَمَّا: كلمةُ تدلُّ على عدمِ حدوثِ الفعلِ حتَّى زمنِ الكلامِ.

#### تَفسيرُ الآياتِ الكريمةِ

تناولَتْ هذهِ الآياتُ الكريمةُ مفهومَ الإيمانِ ومفهومَ الإسلامِ، وبيَّنَتْ أنَّ لكلِّ منْهُما دلائلَ، وأنَّ المسلمَ لنْ يصلَ إلى مقام الإيمانِ إلَّا بعدَ أنْ يكونَ صادقًا فيهِ.

#### تذكّر

عنْ عمرَ بْنِ الخطَّابِ قالَ: بينَما نحنُ عندَ رسولِ اللهِ عَلَيْ إذْ جاءَ رَجلٌ، فقالَ يا مُحمَّدُ: أخبرْني عَنِ الإسلامِ. فقالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «الإسلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وأَنَّ مُحمَّدًا رسولُ اللهِ، وتُقيمَ الصَّلاةَ، وتُوتيَ الزَّكاةَ، وتصومَ رَمَضانَ، وتَحُجَّ البيتَ إِن اسْتطعْتَ إليهِ سَبيلاً». ثمَّ سألَهُ عنِ الإيمانِ، فقالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: «أَنْ تُؤْمِنَ باللهِ، ومَلائِكَتِه، وكُتُبِه، ورُسُلِه، واليومِ الآخرِ، وتُومنَ باللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

#### الإيمانُ والإسلامُ

ادَّعى نفرٌ منَ الأعرابِ الذين يسكنونَ أطرافَ الباديةِ في زمنِ النبيِّ الإيمانَ، فبيَّنَ اللهُ تعالى لهُمْ أنَّ كمالَ الإيمانِ يقتضي منهُمْ التصديقَ الجازِمَ بأمرِ الوحي، والقيامَ بالأعمالِ الصالحة، وأنَّهُ لا يكفي أنْ يُظهِرَ المسلمُ شعائرَ الإسلامِ كيْ يكونَ مؤمنًا، فالإيمانُ الصادقُ يكونُ بالإخلاصِ وبالعملِ الصالح، وقدْ بيّنتِ الآياتُ الكريمةُ علامتيْنِ لصدقِ الإيمانِ، الأولى: التصديقُ الجازمُ بالإيمانِ بالله تعالى ورسولِهِ الكريم، والثانيةُ: بذلُ المالِ والنفس لخدمةِ الدينِ والوطنِ والدفاعِ عنهُ. فإنْ فعلَ المسلمُ ذلكَ، كانَتْ أعمالُهُ مقبولةً، ويستحقُّ عليها الأجرَ الكاملَ منْ غيرِ نقصانٍ؛ لأنَّ اللهَ تعالى غفورٌ رحيمٌ لمَنْ تابَ.

<sup>(</sup>١) صحيحُ مسلم.

أستخرجُ..

منْ قولِ اللهِ تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ وَايَتُهُمْ زَادَتُهُمْ اللّهِ تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱللَّهِ مِنَا وَعَلَى رَبِّهِمْ مَا اللّهُ وَمِمَّا رَزَقَتُ هُمْ يُنفِقُونَ ۞ ٱلّذِينَ يُقِيهُمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقَتُ هُمْ يُنفِقُونَ ۞ أُولَا إِنَ هُمُ اللّهُ وَمَعْفِرَةٌ وَرِزَقُ كَرِيمِهُ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزَقُ كَرِيمِهُ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزَقُ كَرِيمِهُ (سورةُ الأنفالِ، الآيتانِ ٢-٤). علاماتِ الإيمانِ التي تضمنتُها الآياتُ السابقةُ.

#### .ناقش

زملاءَكَ فيمَنْ يدَّعي أنَّ الإيمانَ بالقلْبِ فقطْ في ضوءِ العبارةِ الآتيةِ: «الإيمانُ ما وقرَ في القلبِ وصدقه العمل».

#### تفضُّلُ اللهِ تعالى على عبادِهِ

قدِمَ وفدُ بني أسدِ إلى رسولِ اللهِ ﷺ مؤمنينَ، وأخذوا يمنُّونَ عليْهِ أَنَّهُمْ آمَنوا دونَ قتالِهِ، بقولِهِمْ: «إِنَّنا لَمْ نقاتلْكَ، وأتَيْنَاكَ بِالمالِ والعيالِ» (١)، فأنزلَ اللهُ تعالى: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسَامُواْ قُللَّاتَهُنُّواْ عَلَيْكَ أَنَ أَسَامُواْ قُللَّاتَهُنُّواْ عَلَيْكَ مَنْ اللهُ تعالى: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسَامُواْ قُللَّاتَهُمُنُواْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ أَنَّ هَدَلَاكُمُ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴿ وَهُ الحَجَراتِ، الآيةُ ١٧). عَلَيَّ إِسُلَمَكُمُ بِلِاللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمُ أَنَّ هَدَلَاكُمُ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴿ وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ أَنَّ هَدَلَاكُمُ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

تشيرُ الآيةُ إلى أنَّ الإسلامَ نعمةٌ عظيمةٌ كَرَّمَ اللهُ تعالى بها عبادَهُ، وأنَّهُ لا ينبغي للمسلمِ أنْ يَمُنَّ على اللهِ تعالى وعلى رسولِه على بما يقومُ به من الطاعات؛ لأنَّها واجبةٌ عليه، وأنَّ نفْعَها يعودُ عليهِ في الدَّنيا وفي الآخرة، وأنَّهُ شبحانَهُ وتعالى صاحبُ الفضلِ والمِنَّةِ عليْهِ بأنْ هداهُ للإيمانِ، ووفَّقَهُ إلى طاعتِه، فعلَيْه أنْ يشكرَهُ على ذلك.

المنُّ يُنْظِلُ أَجرَ الأعمالِ الصالحةِ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ يَا أَيُّ اللَّهُ عَالَ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَي اللهُ عَالَي اللهُ عَالَي اللهُ عَالَى اللهُ عَالَمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَم اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى

(سورةُ البقرة، الآيةُ ٢٦٤).

<sup>(</sup>١) السننَ الكبرى للنسائي.

#### <u>معلومةً إثرائيةً</u>

الله سبحانه وتعالى وحده الّذي له الحقّ في الحكم على النّاسِ بالإيمانِ منْ عدمِه؛ لأنّه بكلّ شيءٍ عليمٌ، أمّا البشرُ فلا يحقّ لهُمْ ذلك؛ لقصورِ علمِهِمْ.

خُتمَتِ السورةُ بالتذكيرِ بشمولِ علمِ اللهِ تعالى الذي يعلمُ دقائقَ الأشياءِ وعظائِمِها، وغائِبِها وحاضرِها، ليستشعرَ الإنسانُ مراقبةَ اللهِ تعالى الدائمة، فيطيعُهُ ولا يعصيهُ، ويشكرُهُ ولا يكفرُهُ، ويذكرُهُ فلا ينساهُ.

#### القيمُ المستفادةُ مِنَ الآيات الكريمة

- ١ أكونُ مؤمنًا صادقًا في إيماني.
- ٢ أحرصُ على شُكرِ اللهِ تعالى على أنْ هداني للإسلام.
- ٣ أستشعرُ مراقبةَ اللهِ تعالى في حياتي؛ فاللهُ تعالى وحدَهُ عالمُ غيبِ السماواتِ والأرضِ.
  - ٤ أُكْثِرُ منَ الأعمالِ الصالحةِ؛ لأنَّ نفعَها عائدٌ عليَّ، وعلى مجتمعي.

#### ، نشاطُ بيتنُّ .

تدبَّرْ سورةَ الحجراتِ، وحاولْ أن تجدَ علاقةً بينَ الأخلاقِ الواردةِ في السورةِ وخاتمتِها.

١ - ما سببُ نزولِ قولهِ تعالى: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسُامُواْ قُللَّا تَمُنُّواْ عَلَيَّ إِسُلَامَكُم ﴿ ؟

٢ – علِّلْ كُلًّا ممَّا يأتي:

أ - لا يكفي بأنْ يُظهِرَ المسلمُ شعائر الإسلام حتى يكونَ مؤمنًا.

ب - لا ينبغي للمسلم أنْ يَمُنَّ على اللهِ تعالى بالأعمالِ الصالحةِ.

٣ - تدبَّرْ قولَهُ تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ بَصِيرُ بِمَاتَعُ مَلُونَ ﴾، مُبيِّنًا أثرَ مراقبةِ اللهِ تعالى في سلوكِ المسلم.

٤ - في أيِّ المواضع الآتيةِ تُلفَظُ الرَّاءُ مرققةً في حالةِ الوقفِ:

أ - لَمْ يَرْتَابُولْ َ ب - وَٱلْأَرْضِ . ج - بَصِيرُ . د - وَرَسُولِهِ .

# فهمٌ وحفظٌ حديثٌ نبويٌ شريفٌ

### المسؤولية الاجتماعية

#### اقرأً الحديثَ النبويُّ الشريفَ

عنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشيرٍ ﴿ يَهُمَّا عَنِ النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى حُدُودِ اللهِ وَالوَاقعِ فِيهَا، كَمَثَلِ عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشيرٍ ﴿ يَعْضُهُمْ أَعْلاَهَا وَبَعْضُهُمْ أَعْلاَهَا وَبَعْضُهُمْ أَعْلاَهَا وَبَعْضُهُمْ أَعْلاَهَا وَبَعْضُهُمْ أَعْلاَهَا وَلَمْ اللَّهِ وَالوَاقعِ فِيهَا، كَمَثَلِ اللهِ وَوَمَ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

#### المفرداتُ والتراكيبُ

القائمُ على حدودِ اللهِ : الآمرُ بالمعروفِ والنَّاهي

عن المنكرِ.

الواقعُ فيها : المخالِفُ لأمرِ اللهِ تعالى.

استهمُوا : طَلبوا القرعة.

أَخذُوا على أيديهم : منعوهُمْ عمَّا أرادوا فعلَهُ.

#### ـالتعريفُ براوي الحديثِ

النعمانُ بنُ بشيرٍ الأنصاريُّ صحابيُّ جليلُ، كانَ أولَ مولودٍ للأنصارِ بعدَ قدومِ النبيِّ المدينة، وكانَ أميرَ الكوفةِ في عهدِ معاويةَ بنِ أبي سفيانَ الكوفةِ في عهدِ معاويةَ بنِ أبي سفيانَ في الكوفةِ في عهدِ معاوية بنِ أبي سفيانَ في الكوفةِ في اللهِ معاوية بنِ أبي سفيانَ المهجرةِ في بلادِ الشام.

تأمَّلُ

الحديثَ الشريفَ، وعَبِّرْ بأسلوبِكَ الخاصِّ عنِ المَثَلِ الذي ضرَبَهُ النَّبِيُّ عَلِيًّ.

#### شرخُ الحديثِ الشريفِ

بناءُ المجتمعِ وأمنُهُ وسلامتُهُ مسوُّوليةٌ اجتماعيّةٌ مشتركةٌ، تقعُ على عاتقِ كلِّ فردٍ يعيشُ فيهِ، وذلكَ بقيام كلِّ فردٍ بواجباتِهِ وأيُّ تقصيرٍ فيها يُعرِّضُ أمنَ المجتمع كلَّهُ للِخطرِ؛ ممَّا يُودِّي إلى

<sup>(</sup>١) صحيحُ البخاريِّ.

سخطِ اللهِ تعالى وعقوبتِهِ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَامُواْ مِنكُرُ خَاصَّةً وَاعْلَمُواْ اللهُ تعالى وعقوبتِهِ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَامُواْ مِنكُرُ خَاصَّةً وَاعْلَمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ ٢٥).

تقعُ مسؤوليةُ إصلاحِ المجتمعِ على أفرادِهِ جميعًا؛ كلَّ حسبَ طاقتِهِ وعلمِه، فمِنْ واجبِ أبنائِهِ الإسهامُ في بناءِ مؤسساتِهِ وتحقيقِ تقدُّمِها وازدِهارِها، ومِنْ واجبِهم الوقوفُ في وجهِ كلِّ اللهِ الإسهامُ في بناءِ مؤسساتِهِ وتحقيقِ تقدُّمِها وازدِهارِها، فعَنْ عَبدِ اللهِ بْنِ عُمرَ في قالَ: قالَ الأعمالِ التي منْ شأنِها إفسادُهُ وتضييعُ مقدَّراتِهِ وإمكاناتِه، فعَنْ عَبدِ اللهِ بْنِ عُمرَ في قالَ: قالَ رَسولُ اللهِ عَلَي مُنْ شأنِها إفسادُهُ مَسْؤُولٌ، فَالإِمَامُ رَاعٍ وَهُوَ مَسْؤُولٌ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى أَهْلِهِ وَهُو مَسْؤُولٌ، مَسْؤُولٌ، وَالمَرْأَةُ رَاعِ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُو مَسْؤُولٌ، مَسْؤُولٌ، وَالمَرْأَةُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُو مَسْؤُولٌ، وَالمَرْأَةُ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولٌ» (أي ومِنْ أهم مقوِّماتِ المسؤوليَّةِ الاجتماعيَّةِ نحوَ المجتمعِ، الأمرُ بالمعروفِ والنهيُ عن المنكرِ.

#### ومنْ صورِ المسؤوليةِ الاجتماعيةِ:

- ١- التعاونُ على البرِّ، قالَ تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُو الْعَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوكَ ﴾ (سورةُ المائدةِ، الآيةُ ٢) بإقامةِ الموسساتِ الخيريّةِ وإعانةِ المحتاجينَ ومحاربةِ الفقرِ بأداء الزكاةِ والصدقاتِ والأسهامِ في الجمعياتِ الخيريةِ وإقامةِ الأوقافِ الخيريةِ.
- ٢- محاربةُ الإثم والعدوانِ، قالَ تعالى ﴿ وَلَا تَعَالَى ﴾ [الله عنه عنه المحتمع.
   وذلكَ بمحاربةِ المنكرِ والمخدِّراتِ، وكلِّ أسبابِ الفسادِ في المجتمع.
- ٣- الإصلاحُ بينَ الخصومِ، فأبناءُ المجتمعِ أخوةٌ كالجسدِ الواحدِ، يشعرُ بشعورِ إخوانِهِ ويتألّمُ
   لألمِهِم، ويسعى لدفع المعاناةِ عنهُمْ.
- ٤- التعاونُ في تربيةِ أبناءِ المجتمعِ وإعدادهم، ليكونوا مواطنينَ صالحينَ. وذلك عَنْ طريقِ المحاضراتِ التربويةِ في تحقيقِ هذا الهدفِ، فالأسرةُ والمدرسةُ والمجتمعُ ووسائلُ التواصل وغيرُها، تُؤتَّرُ في بناءِ فكرِهِمْ وتقويم سلوكهِم.

<sup>(</sup>١) متفقُّ عليه.

فكر

ويت مُّ ذلكَ بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ أَدُعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكُمَةِ وَلَمُو عِظَةِ الْحَسنَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْحَسنَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْحَسنَةِ وَجَدِلْهُم بِاللَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ عَ وَهُو اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

#### القيمُ المستفادةُ مِنَ الحديث الشريف

١ - أحرصُ على سلامةِ مجتمعي وصلاحِهِ.

٢ - أُحبُّ الخيرَ للنَّاسِ جميعًا كما أحبُّهُ لِنفسي.

. نشاطُ ختاميٌّ .

يشيرُ الحديثُ الشريفُ إلى استخدامِ الرسولِ ولله أساليبَ تعليميةً لتقريبِ بعضِ المفاهيمِ، هاتِ أمثلةً أخرى على تلكَ الأساليب.

- ١- بناءُ المجتمع وأمنُهُ وسلامتُهُ مسؤوليةٌ اجتماعيةٌ مشتركةٌ، وضَّحْ ذلكَ.
  - ٢- استنتج دلالة النصوص الآتية على المسؤولية الاجتماعية:
- أ قالَ اللهُ تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمُوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةَ ﴾
- ب— قال ﷺ: «كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولُ، فَالإِمَامُ رَاعٍ وَهُوَ مَسْؤُولَ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى أَهْلِهِ وَهُوَ مَسْؤُولَة، وَالْعَبْدُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُوَ وَهُوَ مَسْؤُولَة، وَالْعَبْدُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُوَ مَسْؤُولَة، وَالْعَبْدُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُوَ مَسْؤُولٌ، أَلَا فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولٌ»
  - ٣ ما رأيُكَ في المواقِفِ الآتيةِ:
  - أ دعا عَمْرٌ و أصدقاءَهُ إلى حملةِ لتشجير حديقةِ المدرسةِ.
    - ب أصلحَ إمامُ المسجدِ بينَ أخوَيْنِ متخاصمَيْنِ.
  - جـ نشرَ صديقُكَ صورًا مسيئةً في وسائلِ التواصلِ الاجتماعيِّ.
  - ٤- وضَّحْ كيفَ تتحقَّقُ المسؤوليةُ الاجتماعيةُ في كلٍّ مِنَ الصورتَينِ الآتيتَين:
    - أ الإصلاحُ بينَ الخصوم.
    - ب التكاملُ في تربيةِ أبناءِ المجتمع.
      - ه اكتب الحديثَ الشريفَ غيبًا.

## تطبيقاتٌ عَلى أحكام الرَّاء (٣)

#### . أتلو وأُطبِّقُ

سورة يوسفَ عليه السلامُ الآياتُ الكريمةُ (٩٩ - ١١١)

قَالَ اللهُ تَعَالَى:

فَاكَا دَخُلُواْ عَلَى يُوسُفَ عَاوِيَ إِلَيْهِ أَبُولِيهِ وَقَالَ اُدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاءَ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ الْحَرَقِ وَقَالَ الْدَّرُ فَا عَلَى الْعَرْشِ وَحَرَّواْ إِن شَاءَ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَحَرَّواْ اللهُ مُسَجَّدًا وَقَالَ يَكَابَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءُ يَنَى مِن قَبُلُ قَدْ جَعَلَهَا لَهُ مُسَجَّدًا وَقَالَ يَكَابَتِ هَذَا تَلْمَ عَنْ السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُم مِن السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُم مِن السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُم مِن السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُم مِن اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُحَلِيمُ الْمُحَلِيمُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُحَلِيمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَالِكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ

وَمَا أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَضَتَ بِمُؤْمِنِينَ ١٠ وَمَا تَسْتَالُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجَرْ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكُرُ لِلْعَالَمِينَ ١٠ وَكَأَيِّن مِّنْ ءَاكِةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كِمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ فَ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْتُرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُمِمُّشُرِكُونَ إِنَّ أَفَامِنُواْ أَن تَأْتِيَهُمْ غَنْتِينَّةُ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ أَوْ تَأْتِكُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَ قُلْ هَاذِهِ ع سَمام أَدُعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَن ٱتَّبَعَني وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبِلْكَ إِلَّا رِجَالًا نُّوحِيَ إِلَيْهِ مِينَ أَهْلِ ٱلْقُرَيِّ أَفَامَرُ يَسِيرُ وِاْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُ وِالْكِيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلَهِمَّ الْأَرْضِ فَيَنظُرُ وِالْكِيفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلَهِمَّ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْ أَأَفَلَا تَعَيْقُونَ ﴿ حَتَّيْنَ إِذَا ٱسۡتَيۡے سَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّو ۚ أَنَّهُ مُ قَدِّكُذِيوُ أَجَاءَ هُمُ نَصِّرُنَا فَنُجِي مَن نَشَاء وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَن ٱلْقَوْمِ ٱلْحُجْرِمِينَ الله المُعَدُّ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأَوْلِي ٱلْأَلْبَابُ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَيٰ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَنْ يَدَبِهِ وَنَفَصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ اللهِ

#### أقوِّمُ تعلُّمي وأدائي

١ - أنطقُ الكلماتِ القرآنيةَ الآتيةَ نطقًا سليمًا:

٢ - أبيِّنُ سببَ تفخيم حرفِ الرَّاءِ أَوْ ترقيقِهِ:

··· التلاوةُ البيتيةُ

أرجعُ إلى المصحفِ الشريفِ (سورةِ إبراهيمَ)، ثمَّ:

١ - أتلو الآياتِ الكريمةَ (٢٤-٥٥)، مُراعيًا أحكامَ التلاوةِ والتجويدِ.

٢ - أستخر بم منها كلمةً فيها:

| حرفُ استعلاءٍ.     | ١ |
|--------------------|---|
| حرفُ استفالٍ.      | ۲ |
| ألفٌ مديةٌ مفخمةٌ. | ٣ |
| ألفٌ مديةٌ مرققةٌ. | ٤ |
| راةٌ مفخمةً.       | ٥ |
| راءٌ مرققةٌ.       | ٦ |

### الوكالة

الأصلُ في الإنسانِ أنْ يقومَ بأعمالِهِ بنفسِهِ، لكنَّهُ قدْ لا يتمكَّنُ أحيانًا منْ ذلكَ، فيوَكِّلُ غيرَهُ للقيام بذلكَ العمل، فما الوكالةُ؟ وما أحكامُها؟

# أُولًا تعريفُ الوكالةِ ومشروعيَّتُها ﴿ ﴿ إِنَّ إِنَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

الوكالةُ: عَقْدٌ يُفوِّضُ به طرفٌ طرفًا آخرَ للقيامِ عنْهُ بعملٍ جائزٍ معلومٍ، ويكونُ بعوضٍ ماليٍّ أوْ بغيرِ عوض.

تعاملَ النَّاسُ بعَقْدِ الوكالةِ قبلَ الإسلامِ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ فَٱبْعَتُواْ أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمُ هَاذِهِ عَلَا اللهُ تعالى: ﴿ فَٱبْعَتُ فَوَلَيْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَامًا فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِّنَ مُ وَلَيْ يَلَمُ وَلَا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَرُوةَ بِنِ الجعدِ عَلَى اللهُ الل

شُرعَتِ الوكالةُ للتيسيرِ على النَّاسِ وسدِّ حاجاتِهِمْ؛ رفعًا للحرجِ عنْهُمْ، قالَ اللهُ تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ على كلِّ شخصٍ ﴿ يُرِيدُ اللهُ يَكُو الْمُسَرَ وَلَا يُرِيدُ عَلَى كلِّ شخصٍ مباشرةَ أمورِهِ بنفسِهِ لظروفِ خاصَّةٍ بهِ كالمرضِ أو السفرِ، وقدْ لا تتوافرُ لديْهِ الخبرةُ والمعرفةُ اللازمةُ للقيامِ بعملٍ ما، فيُوَكِّلُ غيرَهُ بهِ، وتعدُّ الوكالةُ من بابِ التعاونِ على البِرِّ والتقوى، وهوَ ما يؤدِّي إلى زيادةِ المودةِ والتراحم والتلاحم بينَ أبناءِ المجتمع.

<sup>(</sup>١) صحيحُ البخاريِّ.

فگر

لا يصحُّ أَنْ تُوكِّلَ أحدًا بالصلاةِ عنْكَ، علِّلْ ذلكَ.

# ثانيًا منْ صورِ الوكالةِ ﴿ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

للوكالة صورٌ كثيرةٌ، منها:

- ١ التَّوكيلُ في البيع والشراءِ، وهوَ أنْ يُوكِّلَ طرفٌ طرفًا آخرَ بأنْ يبيعَ أوْ يشتريَ لهُ شيئًا ما.
- ٢ التَّوكيلُ في الزواجِ، وهوَ أَنْ يُوكِّلَ طرفٌ طرفًا آخرَ بأنْ يقومَ مقامَهُ في إجراءِ عَقْدِ زواجِهِ،
   نقدْ وَكَّلَ النَّبِيُّ ﷺ النَّجاشيَّ (مَلِكَ الحبشةِ) ليُزوِّ جَهُ أُمَّ حبيبةَ بنتَ أبي سفيانَ، فزَوَّ جَها لَهُ. (١)
- ٣ التَّوكيلُ في الأضاحي والهدي، فقدَ وَكَّلَ النَّبِيُّ عَلِيَّ بنَ أَبِي طالبٍ فَهُ في ذبحِ الهدي والتحدُّق بها. (٢)
- التَّوكيلُ في الحجِّ، ومنْ ذلكَ توكيلُ الشيخِ الهرمِ الذي لا يستطيعُ السفَرَ مَنْ يحجُّ عنْهُ، وتوكيلُ المريضِ مرضًا لا يرجى شفاؤهُ منْ يحجُّ عنْهُ، وتوكيلُ أحدِ ورثةِ الميتِ منْ يحجُّ عنهُ، وتوكيلُ المريضِ مرضًا لا يرجى شفاؤهُ منْ يحجُّ عنْهُ، وتوكيلُ أحدِ ورثةِ الميتِ منْ يحجُّ عنِ الميتِ، عنِ ابنِ عباسٍ هَيُّ ، قَالَ: جَاءَتِ امْرَأَةُ مِنْ خَثْعَمَ عَامَ حَجَّةِ الوَدَاعِ، قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ فَرِيضَةَ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ فِي الحَجِّ أَدْرَكَتْ أَبِي شَيْخًا كَبِيرًا، لَا يَسْتَطِيعُ أَنْ يَسْتَوِي عَلَى الرَّاحِلَةِ، فَهَلْ يَقْضِي عَنْهُ أَنْ أَحُجَّ عَنْهُ؟ قَالَ: «نَعَمْ»(٣).
- الوكالةُ في المحاماةِ، وهيَ أَنْ يُوكِّلَ طرفٌ محاميًا للدفاعِ عنْهُ أمامَ القضاءِ، وهيَ جائزةٌ إذا
   كانَتْ بقصدِ الدفاع عنِ الحقِّ.

<sup>(</sup>١) سننُ أبي داودَ، وهوَ صحيخٌ.

<sup>(</sup>٢) صحيحُ مسلم.

<sup>(</sup>٣) متفقٌ عليهِ.

| ••••• | نشاطُ                                                                                                |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | اذكرْ صورًا أخرى للوكالةِ في عصرِنا الحاضرِ.                                                         |
|       | نشاطٌ ختاميٌ                                                                                         |
|       | و ا أَدْا كُو فِي الْآتِ مِي الْآتِ وَ الْآتِ مِنْ الْمُ الْأَنْ وَالْآتِ وَالْآتِ وَالْآتِ وَالْآتِ |

#### القيمُ المستفادةُ منَ الدرس

١ - أقومُ بالأعمالِ الموكلةِ إليَّ على أكملِ وجهٍ.

٢ - أُبادرُ بقضاءِ حوائج الآخرينَ تقرُّبًا إِلَى اللهِ تعالى.

٣ - أكونُ أمينًا على أموالِ غيري.

٤ - أُقَدِّرُ خُلُقَ التعاونِ بينَ النَّاسِ.

- ١ ما مفهومُ الوكالة ؟
- ٢ هاتِ دليلًا على مشروعيةِ الوكالةِ.
- ٣ ما الحكمةُ منْ مشروعيةِ الوكالةِ؟
- ٤ بَيِّنِ الحكم الشرعيَّ في الحالاتِ الآتيةِ، بوضعِ كلمةِ (يصحُّ) أمامَ التصرفِ الصحيحِ، وكلمةِ
   (لا يصحُّ) أمامَ التصرف الخطأ:
  - أ ( ) وَكَّلَ صالحٌ عليًّا أَنْ يحجَّ عنْ والدِهِ المتوفى.
  - ب ( ) وَكَّلَ محمدٌ صديقَهُ باستئجار بيتِ لهُ، فطلبَ منْهُ أجرًا على ذلك.
    - ج ( ) طلبَ أحمدُ إلى صديقِهِ شراءَ سيارةٍ معينةٍ لهُ، فاشتراها لنفسِهِ.
- د ( ) وَكَّلَ مالكُ صديقَهُ سعيدًا بشراءِ أرضٍ معينةٍ بخمسينَ ألفًا، فاشتراها لهُ بثمانيةٍ وأربعينَ ألفًا، وأعادَ لهُ الباقِيَ.

#### الحلم

وصفَ اللهُ تعالى نفسهُ بالحِلم، فقالَ تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللّهَ لَعَلِيمٌ ﴾ (سورةُ الحجِّ، الآيةُ ٥٥)، فهوَ سبحانَهُ وتعالى حليمٌ على عبادِهِ، لا يُعَجِّلُ لَهُمُ العقوبةَ على الرغم منْ كثرةِ معاصيهِم، ولا يحرمُهُمُ النّعمَ إذا لمْ يشكروهُ عليها، وأمرَ المسلمَ أنْ يتحلّى بهذهِ الصفةِ في حياتِهِ ومعاملاتِهِ، ومدحَ منْ يتصفُ بها، فقالَ في نبيّهِ إبراهيمَ الطَّيْ الذَ إِبْرَهِيمَ لَأُوَّهُ حَلِيمٌ ﴾ (سورةُ التوبةِ، الآيةُ ١١٤).

# أُولًا معنى الحِلمِ ومشروعيَّتُهُ ﴿ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ ال

الحِلمُ: ضبطُ النفسَّ عِند مواطنِ الغضبِ، والتأني عندَ إصدارِ الأحكام.

وقدْ تمثّلَ النبيّ عَلَيْ بخُلُقِ الحِلم في تعامُلِهِ معَ النّاسِ، فعنْ أنسِ بنِ مالَكِ عَلَيْه، قالَ: «كُنْتُ أَمْشِي مَعَ النّبِيِّ عَلَيْ وَعَلَيْهِ ثوبٌ غَلِيظً الْحَاشِيَةِ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابِيُّ، فَجَذَبَهُ (شَدَّهُ) جَذْبَةً شَدِيدَةً، حَتَّى أَمْشِي مَعَ النّبِيِّ عَلَيْ وَعَلَيْهِ ثوبٌ غَلِيظً الْحَاشِيةِ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابِيُّ، فَجَذَبَهُ (شَدَّهُ ) جَذْبَة شَديدة، حَتَّى نَظَرْتُ إِلَى صَفْحَةِ عَاتِقِ رسولِ الله عَلَيْ قَدْ أَثَرَتْ بِهِ حَاشِيَةُ الرِّدَاءِ مِنْ شِدَّةِ جَذْبَتِهِ، ثُمَّ قَالَ: مُرْ لي مَنْ شِدَة عَاتِقِ رسولِ الله عَلَيْ قَدْ أَثَرَتْ بِهِ حَاشِيَةُ الرِّدَاءِ مِنْ شِدَة جَذْبَتِهِ، ثُمَّ قَالَ: مُرْ لي مِنْ شَدِّة عَاتِقِ رسولِ الله عَلَيْ قَدْ أَثَرَتْ بِهِ حَاشِيَةُ الرِّدَاءِ مِنْ شِدَة بَعْظَاء» (۱)، فلمْ يعنِفُهُ النبيُّ عَلَي الرغمِ مِنْ الرجل أساءَ في تعاملِهِ معَهُ.

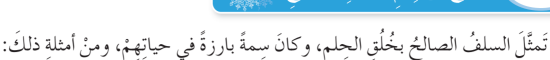
ومدحَ نبيُّ الله ﷺ خُلُقَ الحِلمِ في الصحابيِّ أَشجِّ عَبْدِ قَيْسٍ رَهِ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَبْدِ عَيْسِ عَلِي عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلْ عَلَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ ع

تدبّر

قولَهُ تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِ قُونَ فِي ٱلسَّرَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْحُسِنِينَ ﴿ ﴿ (سورةُ آل عِمرانَ، الآيةُ ١٣٤)، واستنتج منْهُ مَظهرًا للجِلمِ.

<sup>(</sup>١) متفقٌ عليه.

<sup>(</sup>٢) صحيحُ مسلم.



- ١ شتم رجلُ الصحابيَّ الجليلَ عبدَ اللهِ بنَ عباسِ ﴿ اللهِ عَلَى الرَّجلُ منَ الشتمِ، قالَ ابنُ عباسِ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ ع
- ٢ دخلَ أميرُ المؤمنينَ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ -رحمَهُ اللهُ المسجدَ في ليلةٍ مظلمةٍ، فعثرَ برجُلٍ نائمٍ في المسجدِ، فرفعَ الرجلُ رأسهُ، وقالَ لعمرَ: أمجنونٌ أنتَ؟ فقالَ عمرُ: لا. فأرادَ مَنْ كانَ معهُ ضربَهُ لأنَّهُ أساءَ الأدبَ معَ أميرِ المؤمنينَ، فقالَ عمرُ: دَعوهُ، إنَّما سألني إنْ كنتُ مجنونًا أمْ لَا، فأجَبْتُهُ.
- ٣ أسمعَ رجلٌ مرَّةً معاوية بنَ أبي سفيانَ ﴿ كَلامًا شديدًا، فغَضبَ مَنْ كانَ عندَهُ منْ أهلِ معاوية، فقيلَ لهُ: لوْ سطوتَ عليْهِ، فقدْ أساءَ كثيرًا، قالَ: إنِّي لأستحيي أنْ يضيقَ حِلمي عنْ ذنبِ أحدٍ منْ رعيتي.

| <br>                              | ناقش        |  |
|-----------------------------------|-------------|--|
| يَ: (الا يعدُّ الحِلمُ جُبْنًا)). | القولَ الآت |  |

# ثالثًا آثارُ الحِلمِ

للحِلمِ آثارٌ عظيمةٌ تعودُ على الفردِ والمجتمعِ بالخيرِ والنفعِ في الدنيا والآخرةِ، منْها:

- ١ نيلُ رضا اللهِ تعالى ومحبتهِ ومحبةِ رسولِهِ محمدٍ ﷺ.
- ٢ انتشارُ التآلفِ والتوادِّ والتراحمِ بينَ أفرادِ المجتمعِ، فيرفقُ الكبيرُ بالصغيرِ، ويصبرُ العالِمُ
   على الجاهلِ، ويعفو المحسنُ عنِ المُسيءِ، قالَ تعالى: ﴿ وَلَاتَسَتَوِي ٱلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ أَلَى الْحَسَنَ فَإِلَّالَ عَنْ المُسيءِ، قالَ تعالى: ﴿ وَلَا تَسَتَوِي ٱلْحَسَنَ وَلَاللَّا لِيَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ
- ٣ شيوعُ الأمنِ في المجتمعِ، وانحسارُ الخصوماتِ والنزاعاتِ، لترفُّعِ النَّاسِ عنْ ردِّ الإساءةِ.

تحاور

قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إنَّما العلمُ بالتَّعلُم، وإنَّما الحِلْمُ بالتَّحلُم، ومَنْ يَتَحَرَّ الخيرَ يُعْطَهُ، ومَنْ يَتَقِ الضَّرَ يُوقَهُ» (١)، تحاور معَ زملائِكَ في كيفيةِ تدريبِ النفسِ على الحِلم.

#### القيمُ المستفادةُ منَ الدرسِ

- ١ أتحلَّى بخُلُقِ الحِلم.
- ٢ أستعملُ الألفاظَ المهذبةَ في كلامي.
- ٣ أصبرُ على أذى النَّاسِ، ولا سيَّما عندَ قدرتي على الردِّ عليْهِمْ.

#### نشاطٌ ختامتٌ

اشتُهِرَ الأحنفُ بنُ قَيْسٍ -رحمَهُ اللهُ - بالحِلْم، وحُكِيَ عنْهُ أَنَّهُ قالَ: «ما نازَعَنِي أَحَدُ إلَّا أَخَذْتُ في أَمْرِهِ بِإِحْدَى ثَلاثِ خِصالٍ: إِنْ كَانَ فَوْقي عَرَفْتُ لَهُ قَدْرَهُ، وَإِنْ كَانَ دُونِي كَرَّمْتُ نَفْسي عَنْهُ، وَإِنْ كَانَ مِثْلِي تَفَضَّلْتُ عَلَيْهِ»، اكتبْ تقريرًا تبيِّنُ فيهِ كيفَ يُعامِلُ الحلِيمُ مَنْ أساءَ إليهِ في ضوء عبارةِ الأحنفِ بنِ قيسٍ السابقةِ.

<sup>(</sup>١) المعجمُ الأوسطُ للطبراني، وهو حسنٌ.

- ١ ما معنى الحِلم؟
- ٢ هات دليلًا على مشروعيةِ الحِلم.
- ٣ علِّل: يؤدِّي الحِلمُ إلى شيوعِ الْأَمنِ في المجتمعِ.
  - ٤- هات شاهدًا على تحلِّي الرسولِ عَلَي بالحِلم.
- ٥ استنت خُ خُلُقَ الحِلمِ منْ قولِهِ تعالى: ﴿ أُوْلَيْرِكَ يُؤُتُّونَ أَجُرَهُم مِّرَّتَ يَنِ بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُونَ بِالْخَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ ﴾.
  - ٦ كيف تكونُ حليمًا في الموقفينِ الآتيينِ:
    - أ شَتْمُ أحدِ زملائِكَ لك.
    - ب تمزيقُ شقيقِكَ الأصغرِ دفترَكَ.

